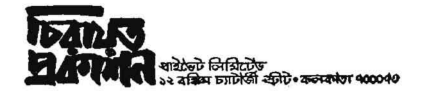
# রাহুল সাংকৃত্যায়ন

রামরাজ্য

3

মাক্সবাদ

# রামরাজ্য ও মার্কসবাদ রাহুল সাংক্বত্যায়ন



#### RAMRAJYA O MARXBAD

#### Bengali translation of Rahula Sankrityayan's Hindi Original Ramrajya Aur Marabad

#### अन, वाम

ক্যোতির্মর মূৰোপাধ্যার মলর চট্টোপাধ্যার

জনাশতবর্ষে প্রদার্থ

#### প্রথম প্রকাশ

অক্টোবর, ১৯৯৩ ৪ আখিন, ১৪০০

#### প্রকাশক

শিৰব্ৰত গঙ্গোশাধাৰ
চিনাৰত প্ৰকাশন প্ৰাইভেট লিমিটেড ১২ বৰিম চ্যাটাৰ্জী স্টাট, কলকাতা ৭০০ ০৭৩

#### ब,माक्त्र

শুভঙ্কর বহু জে. জি. প্রিন্টার্ন ১৮৯ স্কর্মবিক্ষ সরণী, কলকাডা ৭০০,০০৬

#### প্রচ্ছদ

সন্দীপৰ ভট্টাচাৰ্য

ISBN 81-85696-13-6

দাৰ ১৮' ০০ টাকা ( Rs. 18'00 )

# স্থচিপত্র

প্রকাশকের নিবেদন / ৬

দ্বিট কথা / ১

শ্বিষ করপাত্রীর ক্ষিড / ১০
শেঠ-বিণকদের সমর্থন / ২২
রামরাজ্যবাদ / ৩৪

দাস, শ্রে, স্থী / ৪৭
বিবতনিবাদ-ধর্ম-উম্বর-আত্মা / ৬৪

মায়াবাদ দর্শন / ৬৬
বৌশ্দশন, মার্কসীর দর্শন / ৭৮

# প্রকাশকের নিবেদন

পঞ্চাশের দশকে উত্তর ভারতে এক রাজনৈতিক দলের জন্ম হয়েছিল, নাম ছিল রামরাজ্য পরিষদ, দলটির উদ্দেশ্য ছিল সামন্তবাদ পরিজবাদকে প্রাতিষ্ঠানিক রপে দেওয়া, বর্ণাপ্রমের কুপ্রথাকে আরো জোরদারভাবে প্রতিষ্ঠিত করা, এবং মেরেদের অবরোধের আড়ালে নিয়ে যাওয়া। ভারতবর্ষে পর্বজিবাদের পক্ষপাতী বেশ কয়েকটি রাজনৈতিক দল থাকা সত্ত্বেও এই দলটির বিশেষত্ব ছিল এই যে, তারা তাদের প্রতিক্রিয়াশীল মতবাদকে ঈশ্বরের অন্ভা এবং ভারতীয় প্রাচীন শাস্তের সমর্থনপূর্ণ্ট বলে দাবি করেছিল। তাদের তাত্ত্বিক নেতা ছিলেন করপাত্রী নামে এক দম্ভী সন্ন্যাসী। যিনি বিশ্বাসের দিক থেকে ছিলেন শংকরাচার্যে । অনুগামী, মারাবাদী। তিনি তার সমস্ত চিন্তাধারাকে একটি পুস্তকাকারে প্রকাশ করেন, এবং সেটি ছিল ওই রাজনৈতিক দলের বাইবেল। উত্তর ভারতের **বে** অঞ্চলে এ দলটি সক্তির ছিল সেখানে মার্কপবাদী দলগুলি আজও হামাগুড়ি দিচ্ছে, অতএব পণ্ডাশের দশকে সেখানে মার্ক'সবাদী দলগ্রনির অবস্থা সহজেই অন্যােম । অথচ করপান্ত্রী মহারাজ তাঁর বিশাল গ্রন্থে তত্ত্ব হিসেবে সঠিকভাবে প্রধান প্রতিপক্ষ বেছে নিয়েছিলেন মার্ক'সবাদকে। কারণ তিনি ব্রেছিলেন, আগামী দিনে এই প্রতিক্রিয়াশাল তথ প্রতিণিঠত হবার পথে প্রধান অন্তরায় হবে মার্ক স্বাদীরা। তার পরেই আক্রমণ করেছেন বৌম্বদের। কারণ ভারতের বিপ**্র**ল সংখ্যক দলিত অবহেলিত মান্ত্র বর্ণাশ্রমের শেকল ভেঙে ড. আন্বেদকরের নেতৃত্বে বৌশ্বদর্শনের অন্ত্রামী হয়ে নিজেদের শ্বতন্ত্র সন্তা প্রকাশ করেছিল।

পশ্ডিত রাহুল সাংকৃত্যায়ন তাঁর 'রামরাজ্য ও মার্ক সবাদ' গ্রন্থে করপারী মহারাজের সমস্ত প্রতিক্রিয়াশীল তত্তকেই খণ্ডন করেছেন। অপৌর্ধেয় বেদ, সবজ্ঞ ঋষিদের বাণী, কিছু দিয়েই আত্মরক্ষা করা সম্ভব হয়নি। রাহুলজীও ভারতাঁয় দর্শনে যে অগ্রগামী চিন্তাধারা ছিল, তার সাহায্যে ছিলভিল্ল করেছেন মায়াবাদীদের। কারণ মায়াবাদীদের প্রধান বন্ধব্য ব্রস্ক সত্য আর জ্বগৎ এবং জাগতিক সমস্ত কিছুই মায়া। শোষণ মায়া, শোষণের কারণে মান্ধের যক্তণা মায়া, তার বির্দেধ সংগ্রামও মায়া। রাহুলজী মায়াবাদীদের ব্যঙ্গ করেছেন এই বলে যে, যে মৃহুতে তারা ক্ষুধা নিব্ভির জন্য রুটির দিকে হাত বাড়ায়, সেই মৃহুতেই তারা নিজেদের মতবাদের বিরোধিতা করে।

এই বইটি প্রকাশের পর অনেক দিন কেটে গেছে। দাশ্বিক নিয়মে বিশ্বে কিছু, অনভিপ্রেত পরিবর্তন ঘটে গেছে। মার্কসবাদের সঠিক প্রয়োগের হুটিতে সোভিয়েত ইউনিয়ন সহ পূর্ব ইউরোপে সমাজবাদ সাময়িক পশ্চাদাপসরণ করেছে। উত্নত প্রবৃদ্ধির স্বাদে প্রক্রিবাদ আপন আত্মরক্ষার সমর্থ হলেও
মার্কসবাদের প্রাসঙ্গিকতার শেষ হর্মন। প্যারি কমিউনের পতনে বৃজেরিবদের
উল্লাস স্তম্থ হর্মেছিল অক্টোবর বিপ্লবের বজনু নির্ঘোষে। আমরা বিশ্বাস রাম্বি
মার্কসবাদের বৈজ্ঞানিক সত্য একদিন ফিনিক্স পাখীর মতো ধ্বংসম্ভূপের মধ্য
থেকে আত্মপ্রকাশ করবে।

বিংশ শতাব্দীর শেষ ভাগে এসে আজ ভারতে আবার রামরাজ্যের ধর্বনি তুলে ধর্মীর ফ্যাসীবাদ কায়েমী হয়ে বসতে চাইছে। ধর্ম সম্মেলনে তথাকথিত সংসারত্যাগী সম্মাসীরা আবার বর্ণশ্রম প্রথা প্রচলন করার পক্ষে জেহাদ ঘোষণা করছে। সাম্প্রদায়িক দলের মহিলা নেত্রীরা প্রকাশ্যে মেয়েদের রামাঘরে ফিরে যেতে বলছেন, বলছেন পতিগ্রের সমস্ত অত্যাচার মুখ বুজে সহ্য করতে। পশ্চাংপদ অবহেলিত মানুষের জন্য সামান্যতম সংরক্ষিত স্যোগও সোচ্চার বিরোধিতার সম্মুখীন, এ রকম পরিম্থিতিতে রাহ্লেজীর বইটি এক প্রতিরোধের প্রাচীর গড়ে তুলতে সক্ষম হবে বলে আমাদের বিশ্বাস। সেজনাই রাহ্লেজীকে একটুও পরিবতিত না করে হুবহু তুলে ধরা হলো। পশ্চিত রাহ্লে সাংকৃত্যায়নের জন্মশতবর্ষে এটাই হোক আমাদের শ্রম্বার্ষণ



রাজ্**ল সাংক্ত্যায়ন** (৯.৪.১৮৯৩—১৪.৪.১৯৬৩)

# দুটি কথা

শ্রীষ্ত্ত করপারী সন্বং ২০১৪ (ইং ১৯৫৭)-তে 'মাক' সবাদ ও রামরাজ্য' নামে আটশো ষোলো প্তার একখানি বিশাল প্তেক প্রকাশ করেছেন। মলে বইটি অবশ্য সংস্কৃতে লেখা। বোন্বাইরের শ্রীষ্ত্ত বাস্থদেব ব্যাস বইটির হিন্দী অনুবাদ করেছেন। করপারী মহাশন্ত্র বিংশ শতাব্দীর লোক নন, তিনি হাজার বছর কিংবা তাঁর লেখান্সারে, কোটি কোটি বছরের প্রোনো প্থিবীর মান্ষ। তিনি যে সময়ের মান্ষ, তখন প্থিবী স্থেপিণ্ড থেকে প্থেক হয়েছে কিনা সন্দেহ। অবশ্য তিনি নিরাকার ব্রন্ধ ব্যতীত আর সমন্ত্র কিছ্কেই শ্রম বলে মনে করেন। তাঁর পক্ষে এমন ভাবাটাই স্বাভাবিক।

করপাত্রী মহারাজ কাশীর বিশ্বনাথ মন্দিরে হরিজনদের প্রবেশ আটকানোর জন্য যে মহাযজ করেছিলেন, তাতে দেশের আইনভঙ্গের দায়ে তাঁর কারাবাস হয়। আর তারগরই লেখনী তাঁর হাতে এসে চমংকারিত্ব দেখাতে শ্রুর্করে। বেচারা কারাগারেও ভঙ্গদের আতিশয়ে নিশ্চিতে পারেনিন। 'কারা অধিকতারা স্বাচ্ছন্দা বিধানের ব্যবস্থার কোনে তাইটি রাখেনিন। দিন রাত দর্শনাথীদের সমাগম লেগেই থাকত।' সেক্রেন্ট কারাগারেও তাঁর একান্ত সময় খ্র কমই জ্টেত। কারা-অধিকতার তাল সামান্য লোক, এ রকম একজন ধমপ্রাণ ব্যক্তির স্বাচ্ছন্দা বিধানের জ্বেন্ট কিবতারাও লালায়িত থাকেন। কারাগারে অস্বাচ্ছন্দ্যের বিষয়টা তো শ্রিকাত কমিউনিন্টদের জন্য, যাদের দিল্লীর মহাদেব থেকে আরম্ভ করে হির্মের জন্যই যাতে কারাগারের ভেতরেই রাখা যায়, তেমন স্বযোগের প্রতীক্ষায় থাকে।

বইটি থেকে অন্য যে সমস্ত গ্রুহাদির উল্লেখ পাওয়া যায়, তা থেকে বোঝা গেছে যে সমস্ত বিষয়টি এই সত্যয়,গীয় মহাত্মার আয়ভের বাইরে। মনে হয়, বেশ কিছ; শিষ্যদের সহায়তাও অন্তরাল থেকে বইটির প্রকাশে কার্য করী ভূমিকা নিয়েছে। সমস্ত প্র্টোই গা্রা,র নামে প্রকাশিত হবার মধ্যে অন্যায় কিছ; নেই। এমনিতেই অবৈতবাদে গা্র;-শিষ্যে কোনো ভেদাভেদ নেই। স্বাকিশের এক অগ্রণী মহাত্মা এ বিষয়ে পথিকং। তাঁর এক শিষ্য হিশ্দী এবং ইংরেজীতে যাই লেখেন, তার সবই গা্রার নামে প্রকাশিত হয়।

কোনো পরিকলপনা অন্সারে বিষয়ের পরম্পরা বজায় রেখে বইটি লেখা হর্মন। যার ফলে সমস্ত বিষয়টিকে ক্তমপর্যায়ে ভাগ করা এক দ্বর্হ ব্যাপার। একই কথা এবং বিষয়ের প্রনরাবৃত্তি বইটির আর একটি বাধা। বইটি তাড়াতাড়ি শেষ করার দিকে লক্ষ্য রেখে ১৯৫৬ সালের 'চাতুর্মাস্য' কাশীতে LXVI—2 উম্বাপন করা হয়। যদিও কাশী মহারাজকে বিশ্বনাথ মন্দির থেকে বিশ্বত করেছিল, কিন্তু 'চক্ষ্মান্ না হয়েও গঠিরী বাঁধতে ওস্তাদ' বানিয়াদের জন্য এই বইটি তাঁকে দিয়ে লিখিয়ে নিয়েছে। 'কল্যাণ' পত্রিকার সম্পাদকীয় বিভাগের শ্রী জানকীনাথ শর্মা এবং 'শ্রীধর্ম' সংঘ শিক্ষা মন্ডলের শ্রী হরিহর নাথ তিপাঠি' যথেন্ট পরিশ্রম করে সমস্ত বিষয়কে ক্রমবন্ধ করার যথাসাধ্য প্রয়াস করেছেন।

প্রকাশনা বিষয়ে কোনো সমস্যা স্থিত হওয়ার প্রশ্ন ছিল না, কারণ শেঠ-বানিয়াদের কাছে বইটি বাইবেল তুলা। 'গতিনপ্রেন, গোরখগুর বইটি ছাপার আগ্রহ প্রকাশ করেছিল।' উৎকৃষ্ট কাগজে, স্থন্দর টাইপে ছাপা ৮১৬ প্রতীর ডিমাই সাইজের, কাপডে বাঁধাই বইটির দাম যে কোনো প্রকাশকই দশ বারো টাকার কম ধার্য করত না। কিন্তু বইটির দাম মার চার টাকা করা হয়েছে। অতএব এটা ধরে নেওয়া যেতেই পারে যে বইটি একটি বিশেষ উদ্দেশ্যে লিখিত ও প্রকাশিত। বস্তৃত বইটির দাম হওয়া উচিক্তি এক টাকা। শেঠদের ধম ভা ভারে কথের তাে আর অভাব নেই তিন হাজারের পরিবতে তিরিশ হাজারের সংস্করণ হওয়া সংগত ছিল। বইনির প্রস্তাবনার রচয়িতা শ্রী গঙ্গাশংকর মিশ্রের মতে 'এখনও পর্যন্ত এমন ক্রিমিনা প্রস্তুক রচিত হয়নি যাতে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের অভনিহিত সিন্ধান্তর্গতির এত সংক্ষা এবং বিশ্তৃত বিচার করা হয়েছে। বইটির ইংরেজা ক্রিমেনা হওয়া খ্বই প্রয়োজন, যার ফলে বিদেশী পণিডতগণ এবং ভারতায় করজন, যাঁরা হিশ্বী জানেন না, তাঁরা উপকৃত হবেন।' আশা করা যার্ম্ম শেঠ-বাণকেরা মিশ্রজার এই ইচ্ছাও অপর্ণে রাখবে না। মিশ্রজী আরো লিখেছেন, 'যাঁরা সত্যের সম্ধান করছেন, তাঁরা এই বইটির জন্য স্বামীজীর কাছে কৃতজ্ঞ থাকবেন।' কিন্তু প্রকৃত পক্ষে এটাই ঘটনা যে সতাসম্বানীরা বইটি পড়ে নিরাশই হবেন, কারণ এখানে ধনিক গোষ্ঠীর স্বার্থ রক্ষায় সত্য-অসত্যের কোনো ভেদাভেদই মানা হয়নি। বইটির মুখ্য উদ্দেশ্য মার্ক সবাদের বিরোধিতা করা। বইটির মূখবন্ধেও 'সাম্যবাদ' কথাটি ব্যবস্থত হয়েছে এবং এও বলা হয়েছে, যে 'এই বিষয়টিই বর্তমানে স্বাধিক আলোচনার বম্তু। সারা বইয়ে রামরাজ্যের কথা অনেক শোরগোল করেও অলপই আছে। অবশ্য কোটি বছরের পুরোনো সমাজ সম্পর্কিত ধ্যান ধারণা বর্তমানে কোনো গভীর আলোচনার বিষয়বস্তু হতে পারে, এমন আশা না করাই ভালো। এতদ্সত্ত্বেও বইটি কম চিত্তাকর্ষক নয় —যদি পড়ার মতো সময় ও ধৈর্য পাঠকের থাকে। বইটি হিন্দীতে হলেও বেশ গ্রেক্সভীর সংস্কৃত শব্দের যথেচ্ছ ছড়াছড়ি। এর ফলে সংস্কৃত না-জানা হিন্দী পাঠক ধৈর্য ধরে প্রেঠাচারেকও পড়তে পারবেন কিনা সে বিষয়ে ষথেণ্ট সন্দেহ আছে। এর চেয়ে সম্পর্ণ বইটি সংশ্কৃতে লেথা হওয়াই বাস্থনীয় ছিল। তার ফলে একদিকে সংস্কৃতজ্ঞ

পশিততদের স্থবিধা হতো, অন্যদিকে করেক হাজার পাঠক পশ্তশ্রমের হাত থেকে পরিক্রাণ পেত।

বইটিতে বিধবা স্তাদৈর প্ড়িরে মারা—নতীপ্রথার গ্লগান করা হয়েছে। হাজার বছর নয়, মাত্র কিছ্কোল আগে আমরা যে অপ্রকার যুগ ফেলে এসেছি, সেই যাগের মতো মেয়েদের বাল্যেই বিবাহ দেবার পক্ষে জোরদার ওকালতি করা হয়েছে। মেয়েদের ঘরের অভ্যন্তরে পদরি আড়ালেই থাকা উচিত, এটা প্রতিণ্ঠা করার জোরদার প্রধাস করা হরেছে। শুদ্র এবং দাসেরাও মহারাজের কর্বা থেকে বঞ্জিত হয়নি। উনি দান প্রথার অনুমোদন করে বলেছেন, 'তারা' পরিবারের অংশ বিশেষ ছিল এবং তাদের আহার-বন্দ্র-বাসন্থানের দায় তাদের প্রভুরাই বহন করত।' অবণ্য গ্রেপালিত গবাদি পশ্র দেখাশোনার দায়িত্ব মালিকদের হাতেই থাকে। আবার তাদের বাছ;রদের ইচ্ছেমতো এদিক ওদিক বেচে দেবার অধিকারও তারাই ভোগ করে। ১৯২৪ সালে নেপালে দাস-দাসী, স্থানীয়ভাবে যাদের নাম ছিল 'ক্যারা-ক্যারি', জ্বাত্তার মত্তা করা হয়েছে। রক্ষা এই যে, করপাত্রী স্বামী তথ্য সেখানে ছিক্তেমা, না হলে হয়তো সনাতন ধর্মের রক্ষায় তেমনভাবে ধর্নার বদতেন, ধ্যেন্ত্রিকাশী বিশ্বনাথ মন্দিরে হরিজন প্রবেশের বির্দেষ বঙ্গে ছিলেন। নে প্রাক্তি 🕉,৮৭৩ জন দান-দাসী মহারাজের 'সনাতন ধরে'র' ওপর পদাঘাত করে বিক্ত হরে গেলো, আর এমন কে:নো ব্যান্তর दम था शाउद्या त्याता ना, त्य माद्यक्रित किंगांत काम त्रामा हन्त्रमयागांत्र करे धर्म विद्याधी वावश्वात विद्याधिक क्रित ।

ভাষান যাদের উন্ধার্থি জন্ম দিয়ে সমাজে পাঠিয়েছেন, রাণ্ট্র পরিসালনায় তাদের প্রাধান্যই মহারাজের পছন্দ। এ বিষয়ে যথা ছানে আরো বিণদ ব্যাখ্যা করা যাবে। 'মাথা গোনা' অর্থাং প্রাপ্তবন্ধন্কের মতাধিকার তাঁর কাছে অত্যন্ত ঘ্রা বন্তু। উনি স্ত্যু য্র্গা ফিরিয়ে আনতে কৃতসংকর্গ্স, কিন্তু বাধা কলিয়াল । দলিতদের এক জন অল্লা নেতা এবং সংসদ-সদস্য এবং শিবরাজ ২৭শে এপ্রিল, ১৯৬৮ সালে কানপ্রে এক জনসভান্ধ ভাষণ প্রসঙ্গে বনেছিলেন, 'আমাদের দেশে এক আমলে পরিবর্তান আনতে হবে, আর পরিবর্তান তথান আসতে পারে যথন শতকরা ৮০ শতাংশ মান্ধের কাছে দেশের প্রকৃত স্বাধীনতাকে সমর্পান করে স্বাধীনতার ভিত্তি স্থদ্যুত করা যায়। ভারতে বনবাসকরে দাকোটি মান্ধ যারা দীঘাকাল ধরে নানা উংপাড়ন সহ্য করে আসছে — আজও অনুস্টিত (হরিজন) জাতির নোকেরা ক্রমণ পিছ; হউছে — প্রায় ছ'কোটি লোক যারা অনুস্টিত জনজাতি ( গিডিউইত ট্রাইর ) নামে আখ্যায়িত, তারা কণ্টকর জাবন কটোতে বাধ্য হচ্ছে। প্রায় বারো কেটি পন্যাংশন শ্রেণী জনতার অবস্থাও অনুরূপ। এই বিশাল সংখ্যার জনতা, যাদের মতাধিকার আছে, তারা কেন তাদের সংখ্যান্প্রাতে সরকারি প্রতিত্বানে জারগা পার না, অথবা তাদের জারগা দেওয়া হর না।

এদের সঠিক প্রতিনিধিছই বা হয় না কেন ? বহুসংখ্যক লোক অলপসংখ্যক হয়ে গেলো, আর অলপসংখ্যকরা সাধারণ মুদীখানা থেকে শ্রুর করে বিভিন্ন চাকরি-বাকরি, ব্যবসা-বাণিজ্যে ছোট গ্রাম থেকে আরম্ভ করে রাজধানী দিল্লী পর্যন্ত বিস্তৃত হয়ে আছে। অধিকাংশ মানুষ উদয়ান্ত পরিশ্রম করেও দ্ব'বেলা দ্ব'ম্ঠো অল্লের সংস্থান করতে পারছে না, আর সামান্য কিছু লোক বিনা শ্রমে বিলাসে জীবন কাটাছে। বহুজন সমাজকে এই সামান্য সংখ্যক লোক নিরক্ষর-পঙ্গর বানিয়ে, তাদের জীতদাস কিংবা তার চেয়েও নিমৃত্য অবস্থায় নিয়ে চলেছে। ' ('মধ্যম মার্গ' ১১ই মে, ১৯৬৮)

করপারী মহারাজ এখনও বহুজনের রোষ কি বস্তু, তা জানেন না। জানতে ইচ্ছুক হলে উনি মাদ্রাজ (তামিলনাড়ু) প্রদেশ ঘুরে সাসতে পারেন। ওথানেও সনাতন ধর্মের নামে হাজার বছর ধরে শুরুজনি তিন ভাগ ব্রান্ধণেরা সমস্ত সম্পদ অধিকার করে রেখেছিল। শতকুর অতানশ্বই ভাগ মানুষকে শুদু এবং অতি শুদু সংজ্ঞা দিয়ে তাদের নারকল্পি কিবন কাটাতে বাধ্য করেছিল। কিন্তু বহুজন সমাজের এই মিথাা, বেহিস টাটিকে চিনতে সময় লাগেনি আর তার ফলে এখন 'ব্রান্ধন' নাম শুনুর্বেষ্ঠ তারা ঘুণার মুখ ফেরার। করপাত্রী মহারাজ এবং তার চেলাচামুডাকের ইঠকারী কার্যকলাপ আমাদের এখানেও সেরকম তিক্ততার বীজ রোগণ করতে পারে। মহারাজের এটা বোঝা উচিত যে, যাদের অধিকারের ওপরে আঘাত হানার জন্য তিনি খড়গহন্তে আবিভূতি, তাদের সংখ্যা মোট জনসংখ্যার ৮০ শতাংশ। মহারাজের বালী বিধিরের কানেই বির্ধিত হোক, তাতেই তাঁর মঙ্গল।

বইটির জবাবে ও রকম সাইজের আর একটি বই লেখার কোনো প্রয়োজনীয়তা নেই। এ বইয়ের সমস্ত সিন্ধান্তের জবাব আমার 'বিশ্বের র্পরেখা', 'মানব সমাজ', 'বৈজ্ঞানিক বস্তুবাদ', 'ভাগো নহি দুনিয়াকো বদলো', 'আজকের রাজ-নীতি' ইত্যাদি বইয়ে এসেই গেছে।

ম্দোরি ২৪.৫.৫৮ রাহুল সাংক্ত্যায়ন

# ঋষি করপাত্রীর ঋষিত্ব

করপানী মহারাজ ঋতশভরা প্রজ্ঞা অর্থাৎ পরমেশ্বরীর জ্ঞানকেই সর্ব শ্রেষ্ঠ প্রমাণ মনে করেন, যার ওপরে ভিত্তি করেই পৌরাণিক মর্নি ঋষিরা একই সঙ্গে অতীত-বর্তমান-ভবিষ্যাৎকে চোথের সামনে দেখে রামায়ণ, মহাভারত, প্রাণ ইত্যাদি গ্রুছ লিখেছেন। ঐশ্বরিক জ্ঞান ভিন্ন অন্য যে কোনো জ্ঞানই নাকি ভ্রান্ত জ্ঞান। এই সিম্থান্তের পরিপ্রেক্ষিতেই তিনি তাঁর এই গ্রুছটি রচনা করেছেন। এটাকে একজন ঋষির ঋষিত্ব বিবেচনা করা উচিত।

## ক্ষয়িস্থুভার যুগ

মহারাজ করপাত্রী শাস্তের মহিমা কীত'ন করতে গিয়ে বলছেন: 'সে য্থের খাষিদের জ্ঞান আজকের য্থের চেয়ে অনেক বেশি পরিব্যাপ্ত ছিল। তাঁদের সন্মিকৃণ্ট, বিপ্রকৃণ্ট, ইহলোক, পরলোক, অস্ত্রশস্ত, বিমান ইত্যাদি বিষয়ে যে জ্ঞান ছিল, আজকের বস্তুবাদী বৈজ্ঞানিকেরা সেই শুরে উন্নিইছ হতে সক্ষম হননি।'

'শাস্ত্রীর দ্ভিতে বিচার করলে, এ যুগে ক্রিক্স অপেক্ষা ক্ষয়ের পালাই ভারী বলে দেখা যায়।'

'পর্রাতাত্ত্বিক অন্সম্পানেও একথা ক্রমণিত হয়নি যে জ্ঞানের বিকাশ ঘটেছে।'

'দিল্লীর লোহস্তুন্ত ভারতেই জিম'ত হয়েছিল কিন্তু ও ধরনের স্তুন্ত আজও কি ইউরোপ বানাতে পারে

করপাত্রী মহাশয় অকি প্রে'জ পরশ্রামের মতোই উগ্রর্প ধারণ করে আছেন। তাই তাঁর সামনে বর্তমান কালের বিজ্ঞানের সমস্ত জারি জ্রিই ব্যর্থ। ভূবিদ্যা, প্রোতন্ত্ব, প্রতন্ত্ব, পদার্থ বিদ্যা, রসায়ন শাস্ত সবই ঐশ্বরিক জ্ঞানের কাছে তৃচ্ছ। তিনি বলছেন: 'প্রে'জদের ব্রিশ্বর্ত্তির তুলনায় বর্তমানের ব্রিশ্বর্ত্তি অনেক নিমুমানের।'

অতএব আমাদের প্রেপ্রের্ষেরা 'অন্ত-শন্ত বিমানাদি' তৈরির প্রকোশলে আজকের চেয়ে যে অনেক এগিয়ে থাকবে তাতে আর আন্চয়ের কি । তারা মাত্র দেড় টন ওজনের স্পর্টনিক আকাশে উংক্লেপণ করে বড়াই করত না । বিশ্বামিত্র তো মহাকাশে আরেকটা প্রথিবী স্থাপনে রতী হয়েছিলেন । মহারাজ মনে করেন শ্র্মাত বর্ণিরতেই নয়, আকৃতিতেও প্রাচনি আমলের মান্ষ এবং অন্যান্য প্রাণী আজকের প্রাণীদের চেয়ে বহুত্তর ছিল ।

'পশ্র এবং মান্বের মধ্যে যে ধরনের ব্লিখ, বল-পরাক্রম বা আকৃতি সহস্র বংসর আগে ছিল, বত'মানে তার পরিমাণ অনেক কম। প্রাচীন য্গের মান্বের অস্থি-পঞ্জর এবং তরবারি, ভল্ল আদি এর সাক্ষী।' অবশ্য করপারী মহারাজ বণিতি বিশালাকার অন্থি-পঞ্জরের সম্পান বৈজ্ঞানিকেরা কোথাও পাননি, যাদের গ্রুফ বিস্তৃত ছিল কয়েক যোজন। মনে হয় কোনো গল্প-কথায় আস্থা রেখে তিনি বলছেন: 'নেভাদায় মেজর জন টি রীড এক ব্যক্তির পদচিল্ল এবং একটি স্থানিমিতি পাদ্কোর তলদেশের সম্থান পেয়েছেন যা প্রত্যান্ত্রিক বিশ্লেষণ অনুসারে পঞ্চাশ লক্ষ বছরের প্রাচীন।'

মহারাজ অবশ্য আমাদের কণ্ট করে জানাননি যে ওই পঞ্চাশ লক্ষ বছরের প্রাচীন পাদ কার তলটি ক'হাত লম্বা ছিল।

শ্বিরা সবই করতে সক্ষম ছিলেন, সমস্ত কেরামতিই ছিল তাঁদের করারত্ত, কারণ —'শ্বষীণাং প্রনরাদ্যানাং বাচমথেহিন্থাবতি' অথাৎ আদি শ্বিরা যেমনটি বলেন, ঘটনা তাকে অনুবর্তান করে মাত্র।

অতএব তারা যদি ঘট-কে পট বলেন, তাহলে ঘট-কে পটে পরিবর্তিত হতেই হবে।

তাহলে আবিজ্ঞার ইত্যাদির কি প্রয়োজন ? কার্ম তাঁরা অথণি শ্ববিরা যদি বাতাসকে আদেশ করতেন, এই মৃহুতে বিমান শারণত হও, তাহলে বাতাস সেই মৃহুতে বিমানে রুপান্ডরিত হতে বাধা ছিল। তারপর সেই বিমান যাত্রায় কোনো খরচ খরচাও ছিল না। করপ্রত্যা হারাজের ভক্তদেরও ও রকম বিমান এখন থাকলে খরচ করে গ্রুদ্ধের জন্য টিকিট কাটতে হতো না। কারণ কোনো এক সময়ে পাত্র উপলক্ষ ক্রিমানার যিনি করতলে ভিক্ষা গ্রহণ করতেন, যার জন্য মহারাজের নাম ক্রেমাত্রী, সেই তিনি এখন সময় বাঁচাবার জন্য বিমান ভ্রমণেই বেশি আগ্রহী।

যেভাবে বর্তমানে বিশ্বজনমত পরমাণ্য বোমা এবং হাইন্ডোজেন বোমার বিরুদ্ধে সোচার হয়েছে, এর পরীক্ষা বশ্বের দাবি উঠছে, এগ্লোর সঞ্চিত ভাণ্ডারকে নণ্ট করে ফেলার কথা উঠছে, সে রকমই জনকল্যাণের স্বার্থে ঋষিরাও প্রাচীন আমলের যাত সাবশ্বে বলেছেন: 'কলকারখানার বিকাশ ব্যতিরেকেই প্রাচীন ভারতে আধ্যাত্মিক, ধার্মিক এবং সামাজিক বিকাশ এক উচ্চতম পর্যায়ে পেশছৈছিল, যদিও নানা ধরনের মহাযান্তের বিকাশ সে যুগেও হয়েছিল, কিন্তু তার অশৃভে পরিণামের কথা ভেবে সেগ্লিকে অনথ বিধান দিয়ে, সেগ্লোর ওপর নানা প্রতিবেশ্বকতা আরোপ করা হয়। তথাপি বিশেষ ধরনের অশ্ব-শক্ত, বিমান, রথ এবং শিলপকলার বিকাশ, ইত্যাদি বিশ্বক্মাদের হারা ঘটতেই থাকত।'

মহাযশ্বের ওপর প্রতিবশ্বকতা আরোগিত হরেছিল। এমন তথ্য যদি শাস্তের আদ্যপান্ত খংজেও না পাওরা যার, তাহলে মহারাজের সম্তুণ্টির জন্য ধরে নিতে হবে যে, সে রকম শাস্ত কোনো কারণে বর্তমানে লাপ্ত হরেছে, এবং একমাত্র করপাত্রী মহারাজের ঐশ্বরিক জ্ঞানই এর সম্পান রাখে। এ না হলে আর ঐশ্বরিক প্রজ্ঞার বিশেষত্ব কি?

## প্রকৃত ইতিহাস

করপারী মহারাজের মতে 'প্রস্তর ইত্যাদি যুগের ধারণাই ভিত্তিহীন।'

কিম্তু ধরিরী মা তো আর মিথ্যে বলেন না। তিনি তাঁর ক্লোড়ে ল্কোনো প্রমাণ সারা বিশ্বের সমক্ষে উম্বাটিত করে দিয়েছেন এবং সেই প্রমাণের সত্যতা বিশ্বের বিশ্বজ্ঞনেরা মেনেও নিয়েছেন। সে সমস্তই ভিত্তিহীন আর 'মুখমস্তীতি বন্তব্য' অর্থাৎ 'মুখের কথাই সত্য' অনুসরণকারীদের কল্পনাই সত্য।

আর শোনা যাক: 'অনেক শিলালিপি তো একেবারেই কাল্পনিক।'

'প্রায়শই ইতিহাস লেখা হচ্ছে দরেভিসন্থিমলেক ও ল্লান্তিপর্ণ মনোভাব থেকে। কতকগ্রলো মন্ত্রা আর ভগ্নস্তুপের ওপর ভিত্তি করে কম্পনার প্রাসাদ রচনা হচ্ছে সেখানে। ঐশ্বরিক প্রজ্ঞার অধিকারী ঋষিদের রচিত ইতিহাসই একমার প্রামাণ্য ইতিহাস। এই ঋষিরা সমাধির মাধ্যমে সমস্ত ঘটনার প্রতিচ্ছবি দেখতে পেতেন।'

ভন্নস্তৃপ, মন্ত্রা আর শিলালিপি থেকে কর্ত্বসুহজেই না রেহাই পাওয়া গেলো, তার সঙ্গে সঙ্গে ইতিহাসের প্রকৃত জ্ঞান লুক্তির পর্থটিকে কত সরল করে দেওরা হলো। আমাদের দেশের ইতিহাস্থিক্গণ, কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের ইতিহাসের অধ্যাপক সকলেরই সব ছেড়েন্ট্রেড মহারাজের শরণ নেওয়া উচিত।
মহারাজের ঐশ্বরিক জ্ঞানের এক্সিউট যদি তাঁরা পেয়ে যান, তাহলে তাদের
জীবন ধন্য হয়ে যাবে। অবশ্য সান্তিত হবার প্রয়োজন কি যথন হাতের কাছে পথপ্রদর্শক হিসেবে করপাত্রী মানুরাজের এই অলোকিক গ্রন্থখানাই মজ্ব আছে।
'অপোর বের বচন বিক') নিজেই স্বতঃসিন্ধ প্রমাণ। ধর্মা, ব্রহ্ম ইত্যাদি

বেদ অন্যান্য শাস্ত্রগ্রুহ স্বয়ংই প্রমাণ।

'রামায়ণ, মহাভারত ইত্যাদি প্রাচীন ইতিহাসের রচয়িতা বাল্মীকি, ব্যাস ইত্যাদি অনুমান, সংবাদদাতার তার-বাতা, চিঠিপত্র ইত্যাদির ইতিহাস রচনা করেননি, তাঁরা ধ্যান, সমাধি ইত্যাদির মাধ্যমে ঐশ্বরিক জ্ঞান লাভ করেছিলেন, যার প্রভাবে সমস্ত ঘটনাই তাঁরা প্রত্যক্ষ রূপে দেখেছিলেন এবং সেই মতো ইতিহাস লিখেছেন।

····অধ্যাত্মবাদীদের বিশ্ব এবং তার ইতিহাস মাত্র কয়েক হাজার বছরের মধ্যে সামিত নম্ন, বস্তুত এই ইতিহাস কোটি কোটি বছরের।' (ভোজরচিত) 'সমরাঙ্গন স্তেধার' ( অন্সারে ) রাজ্যধর তক্ষা নামে জনৈক ছ,তার এমন একটি বায়,যান তৈরি করেছিলেন যে, সেটি একটি মাত্র কীলকের আঘাতেই আটশো যোজন যেতে সক্ষম ছিল। রামায়ণ-মহাভারতে বর্ণিত প্রুপক রথ আধ্রনিক সমস্ত বিমানের চেরে বড়, কলাকোশল সমন্বিত, দুতগামী এবং নিরাপদ ছিল। বন্ধাস্ত্র পাশ্বপত অস্ত্র ইত্যাদির সম্ম্রখীন হবার সাধ্য বর্তমানের হাইড্রোজেন বোমার চেয়ে কোটি কোটি গুল বেশি বিধ্বংশী মারণান্তেরও ছিল না।

তিনি আবারো বলছেন: 'রামায়ণ, মহাভারত রচিত হয়েছে সমাধি ধ্যান ইত্যাদি দ্বারা প্রাপ্ত ঐশ্বরিক জ্ঞানের প্রয়োগে। টেলিগ্রাফ, টেলিপ্রিণ্টারের মাধ্যমে প্রাপ্ত তথ্যে এর রচনা হয়নি, তেমনই এর রচনার ভিত্তি কোনো ভগ্ন ম্রিত্, শিলালিপি, স্তম্ভ বা কোনো ম্দ্রা নয়।'

মত্তি, শিলালিপি কিংবা ম্দার ওপর ভিত্তি করে রচিত ইতিহাস যে প্রকৃত পক্ষে কত পলকা, ভঙ্গুর তাও আমরা জানতে পারছি করপান্তী মহারাজের নিম্নোক্ত বন্তব্য থেকে: 'রামারণ-মহাভারতই প্রথিবীর প্রাচীনতম ইতিহাস, যার অনেক প্রমাণ মহেঞ্জোদারো এবং হর পার ভূগভের বন্ত্রগ্রিলর মাধ্যমে পাওয়া গেছে। ওই সব প্রাচীন ইতিহাস এবং অপৌর্ষেয় বেদ ইত্যাদি শাস্ত্রশহ থেকে এটাও প্রমাণিত যে শ্রু মাত্র মন্যা সমাজেই নয়, দেবতা, পশ্র, বৃক্ষ প্রভৃতির মধ্যেও ব্রাহ্মণ ইত্যাদির বর্ণ ভেদ স্থিটর চেন্টা আদিকাল থেকেই চলে আসছে।

মহেঞ্জোদারো এবং হর পার ভূগর্ভ থেকে বিষয়ে এবং মহাভারতের ইতিহাস হবার প্রমাণ স্বর্প কি কি বস্তু প্রের্মা গিয়েছে সে সন্বন্ধে অবশ্য মহারাজ নীরব। আমাদের ইতিহাসবিদ্ধানে অজ্ঞতা তাঁর কথার আরো শপণ্ট হয়ে ওঠে যখন তিনি বলেন: 'কুডিনি স্থিটর ইতিহাস কোটি কোটি বছরের…'

'বেদ, রামায়ণ, মহাভারে পূরাণে কোটি কোটি বছরের, অর্গণিত যুগের, কল্পের এবং বিভিন্ন স্থিতিই ইতিহাস বর্তমান।'

দেখা যাচ্ছে, এ শ্র্থ্বিস্তু আর মান্বের ইতিহাস ব্যাখ্যা করেই থেমে নেই। আর্য ইতিহাসের প্রয়োজন তো এর চেয়েও বেশি: 'লক্ষ লক্ষ, কোটি কোটি বছরের ইতিহাস প্রকৃতপক্ষে ঈশ্বরতত্ব প্রচারের ইতিহাস। একমাত ঈশ্বরবাদীরাই বড় বড় প্রেষ্থার্থ কর্ম সম্পাদন করতে সক্ষম হয়েছে। সম্দ্রে যোজনব্যাপী সেতু ঈশ্বরবাদীরাই নিমান করেছে, করেছে অখন্ড ভূমণ্ডলে সাম্লাজ্য বিস্তার। প্রেপক রথের মতো বায়্যান নিমান, হাইজ্যোজন বোমার চেয়ে কোটি গ্রণ শক্তিশালী মারনাস্ত্র বদ্ধাস্ত, পাশ্পত অস্ত্র ঈশ্বরবাদীরাই নিমান করেছে। মান্য ব্যতীত অন্যান্য দিব্য শক্তির (দেবতা, ভূত, প্রেত) সঙ্গে যোগাযোগ স্থাপনে তারাই সমর্থ হয়েছে।

'পরলোক বিদ্যায় পারদশী' ব্যক্তি-দ্রিণতৈ প্রেততত্ত্ব এক সিন্ধ বিষয়।'

কোটি হাইড্রোজেন বোমার শক্তি নিহিত ছিল একটি বন্ধান্তের মধ্যে। ওর একটা ছাড়লেই তো আমাদের পরিথবীতে প্রাণের অস্থিত বিল**্পু হতো। ওই** ভরংকর মারণান্তের নিয়ন্ত্রণক্ষমতা বোধহয় ঝিষরা তপঃপ্রভাবে নিম্কিয় করে রেথেছিলেন।

#### সমস্ত ভাষার জননী সংস্কৃত

'সংস্কৃতই বিশ্বের প্রাচীনতম ভাষা এটা প্রমাণিত।'

'যখন সংস্কৃতের চেরে প্রাচীন ভাষা এবং বেদের চেরে প্রাচীন গ্রন্থ বিরল এবং এর প্রাচীনতা তর্কাতীত, অতএব মন, ইত্যাদির সঙ্গে সহমত হয়ে সংস্কৃতকেই অনাদি ভাষা বলে স্থাকার করে নেওয়াটাই যু:ভিয়াভ।'

'সংস্কৃতই আদিম ভাষা, অন্যান্য সমস্ত ভাষাই এর অপস্তংশ। আর্য, সোমিটিক ইত্যাদি প্রাচীন ভাষাও এই একই গোষ্ঠীর অন্তর্ভুক্ত। যখন স্কৃষ্টির মলে একজন, তখন আদিজ্ঞান এবং আদি ভাষারও একটাই রূপে হওরা উচিত।'

মহারাজ বেদের মহিমা আর তার ভাষার গৌরবগাথা কত সহজেই না আমাদের বর্নঝরে দিয়েছেন, সে তুলনায় আজকের ভাষাতাদ্বিকেরা নিছক অশ্বকারে হাত পা ছর্লড়ছেন। আসলে এদের মধ্যে ঐশ্বরিক জ্ঞানের একাস্ত অভাব রয়েছে।

## প্রথম মানুষের সৃষ্টি হয় ভারতবর্ষে

বেদভূমি-ভারত, বিশেব যে অতুলনীর, মহারাজ জোরো চমংকার করে বলেছেন :
'সপ্তদ্বীপের সমাহারে গড়া মেদিনী, স্ত্রি মধ্যে শ্রেণ্ঠ জন্মদ্বীপ। আবার
জন্মদ্বীপের মধ্যে ভারতবর্ষ ই শ্রেণ্ঠ ক্রিন্ত অথানেই সমস্ত রঙের মান্ত্রই দেখতে
পাওয়া যায়, অতএব এখানেই ম্যুক্তর স্থিত হয়েছে।'

' শহিমালয়ের মানস ন্রেক্ত নায়গায় মান্ধের প্রথম আবিভাব ঘটে, সেজন্যই মানস নাম জায়গাটির। কিশায়ার অন্তর্গত ভারতেই প্রথম মান্ধের স্থিত হয় এটা সিন্ধান্ত রপে গৃহতি হয়েছে। বৈবস্থত মন্র আবিভাব (২০১৩ সম্বং) বারো কোটি পাঁচলক্ষ তেতিশ হাজার তিরিশ বছর আগে হয়েছিল। যদিও স্থিতির প্রারম্ভ তারও বহু আগে। অতএব ধরে নেওয়া যেতে পারে যে, স্থিতির শর্র একশো পাঁচানন্বই কোটি আটাল্ল লক্ষ্ণ পাঁচাশী হাজার সাতাল বছর আগে।'

মহারাজের অবশ্য জানা নেই যে, জহ্ম্দ্বীপের ধারণা সম্বলিত ভূগোল বর্তমানে ভূল প্রমাণিত হওয়ায় বাতিল হয়েছে। সে কালের ঋষিরা ঐশ্বরিক প্রজ্ঞার সাহায্যে যে ভৌগোলিক জ্ঞান আয়ত্ত করেছিলেন এবং উত্তরকালের জন্য রেখে গেছেন, সেই অন্সারে প্রথবার মধ্যভাগে স্মের্ পর্বতের অবস্থান, যার উচ্চতা কয়েক যোজন এবং এই পর্বত পরিখার মতো চতুদিক সম্দুর্বেণ্টিত। সম্দুর ও পর্বত মেখলার আরশ্ভ ওই পরিখার কিনারা থেকে। এর মধ্যে সপ্তম সম্দুর হলো লবণ সম্দুর। উত্তরে অর্থাৎ স্মের্ পর্বতের উত্তরে, উত্তর কুর্-দ্বীপ, দক্ষিণে জম্ব্দ্বীপ, প্রের্ব বিদেহ এবং পশ্চিমে অবর গোদানীয়, এই চারটি শ্বীপ বর্তমান। পরবর্তী কালের জ্যোতিষীয়াও এই ভৌগোলিক জ্ঞানের ভাস্তি ব্রতে পেরে প্রথিবীকে সপ্তদীপার পরিবর্তে চতুষীপা ভারতে শ্রু করে।

জানি না মহারাজ খাষিদের ভূগোল অনুসারে 'মানস' দ্বানটিকে নিধারণ করেছেন, নাকি বর্তামানের 'মানস সরোবর' এর অবস্থান জেনে। কিন্তু দ্বভাগ্যের বিষয় মানস সরোবর আমাদের দেশে অবস্থিত নয়। চীনের অন্তর্গত তিব্দত অঞ্চলে। আফসোস, প্রথম মানুষ স্ভ হবার দ্বানের গোরব আমাদের বরাতে জুটল না। মার্ক সবাদী চীন বাজীমাৎ করে ফেলল। তাহলে 'ভারতেই প্রথম মানুষের স্ভিট হয়। একথা প্রমাণিত'—এই মহান্ উল্ভিটি মিথ্যা বলে প্রমাণিত হচ্ছে।

#### ভোজন ইত্যাদি থেকে গাত্রবর্ণের ভেদাভেদ

আহারের ওপর রান্ধনদের অগাধ আশ্হা চিরকালই। করপাত্রী মহারাজের জন্মও এই ভোজনপটুদের বংশে। ইউরোপের অধিবাসীদের ক্ষেরের রঙ সাদা। ওখানে কৃষ্ণবর্গের মান্ব্রের সংখ্যা খ্রই সামান্য। জাপুনি অধিকাংশ লোকের গায়ের রঙ হল্দ, সেখানে আবার কালো কিংবা স্ক্রেমলবরণ কাউকে দেখা যায় না। ওখানে গিয়ে কেউ যদি বলে যে, গভ বতি সিং শাক আহার করলে তার সন্তান কালো রঙের হবে, তাহলে ওখানকার জিক এটাকে পাগলের প্রলাপ মনে করবে। কিন্তু আমাদের দেশের ঋষিরা এই জিবানই তাঁদের শাস্তে দিয়েছেন এবং খ্বই দ্টেতার সঙ্গে দাবি করেছের জি তিকালজ্ঞ ঋষিদের বর্তমান প্রতিনিধি বলছেন:

'বৃহদারণ্যকে স্থপতিভাবেই পাওয়া যায়—কেউ যদি কামনা করে যে তার পত্র গোর বর্ণের, এবং এক বেদে পারদশী হোক, তাহলে তাকে বিধানান্সারে যি মিশ্রিত ক্ষীর আহার করতে হবে। যার বাসনা প্রের গায়ের রঙ হোক কপিল কিংবা পিঙ্গল এবং তার দুই বেদের জ্ঞান অজিত হোক, তাহলে সেই মায়ের জন্য যি মিশ্রিত দিধ ভক্ষণের বিধান শাশ্রসম্মত। এভাবেই শ্যামবর্ণ, লোহিতাক্ষ এবং তিবেদ-জ্ঞানী পত্র কামনা করে যে জননী, তার জন্যও ওই ধরনের একটি আহারের বিধান দেওয়া আছে। তংকালীন লৌকিক এবং শাদ্র্যায় ক্রিয়া কর্মের যায়া রঙ-রুপের যে পরিবর্তন ঘটে, এর মধ্যে তথাকথিত বিবর্তনবাদের কোনো প্রসঙ্গই নেই। রাজা দশরথের পত্রদের মধ্যে রাম এবং ভরত ছিলেন শ্যামবর্ণ এবং লক্ষণ ও শত্রুছ ছিলেন গোরবর্ণ। বস্কেদেবের পত্রদের মধ্যেও বলরাম গোর আর কৃষ্ণ শ্যামল। প্রদত্ত্বয় আনির্ভূপ প্রভৃতি কৃষ্ণপ্ররা ছিলেন শ্যামল বরণ। ব্যাস শত্রুই ইত্যাদির গান্তবর্ণও শ্যামল। অতএব একথা বলা যায় না যে, সমস্ত আর্যরাই গোর বর্ণের ছিলেন।

ভারতে প্রাচীন কাল থেকেই কৃষ্ণবর্ণের নিষাদ ( অণ্ট্রিক ), পীতাভ বর্ণের

মক্ষোলিয়ান, কিরাত ( মোন-স্মের ), তাম্রবর্ণের প্রাচীন সিন্ধ্বাসীগণ (দ্রাবিড়) আর গৌরবণের আর্য-খস্ এই চার জাতির মিশ্রণ ঘটেছে এবং তারই ফলে আমাদের মধ্যে বর্ণের বিভিন্নতা দেখা যায়। অবশ্য এসমন্ত তথ্য ঐশ্বরিক প্রজ্ঞার অধিকারী শ্রীকরপাত্রী মহারাজের মতে অপ্রমাণিত। 'কালো রঙের ব্রাহ্মণ এবং ফরসা রঙের চামার' অসম্ভব এবং অনুচিত বলে বিবেচিত হতো, সেজন্যই করপাত্রী মহারাজ এই সমস্যার সমাধান করেছেন তার নিজস্ব ঢঙে। 'সমন্ত আর্য'ই গৌরবণে'র অধিকারী ছিলেন, একথা বলা যায়।' নিষাদ রক্তের সংমিল্লেযে লক্ষ লক্ষ কৃষ্ণবর্ণের রাম্পের দেখা মেলে, পাঞ্জাব থেকে যেমন যত পর্বে এবং দক্ষিণে অগ্রসর হওয়া যায়, এই সংখ্যাটাও তদন্পাতে বৃদ্ধি পেতে থাকে। তবে মহারাজের ভোজন-প্রক্রিয়ার ওপরেই সর্বাধিক আশ্হা এবং সেটা সেকালের খাষিদের চেয়ে কোনো অংশেই কম নয়। উনি আরো নানা ধরনের ভোজন-প্রক্রিয়ার কথা আমাদের জানিয়েছেন, যার ফলাফল নাকি অব্যর্থ। 'ব্হদারণ্যক' উম্প্ত করে বলছেন: 'য ইচ্ছেত প্রাম্ক্রা মে পশ্ডিতো বিগতিঃ সমিতিগমঃ শ্র্ষিতাং বাচং ভাষিতা জায়েত; সুক্তি বৈদাম অন্ব্রবীত, সর্ব-মার্ব্রেরাদিতি, মাংসোদনং পাচ্রিত্যা স্প্রিক্ত অশ্ননীরতাম ঈশ্বরো জনরিত বা ঔক্ষেণ বায়ষ'মেণ বা।'

( অর্থ : যদি কেউ ইচ্ছা ক্রিট যে আমার পরে পণ্ডিত সামাজিক প্রতিষ্ঠাশালী হউক, যাহার বার্থ প্রতিমধ্রে, সকলে শ্নিতে আগ্রহী, সে সম্প্রণ বেদ জ্ঞানের অধিক্রিট দীঘায় ; সেক্ষেরে মাতার উচিত ঘ্তপ্ক ব্য কিংবা গাভী মাংস সেবন ক্রিট

কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই, আর সেজন্যই শংকরাচার তাঁর টাকাভাষ্যে বলেছেন: 'মাংসোদনং—মাংস-মিশ্রমোদনম্ তম্মাংসনিয়মার্থ মাহ-অকৈণ্ বা মাংসেন। উক্লা সেচনামর্থ প্রেরন্তীদয়ং মাংসম্। ঋষভন্তভোপ্যথিকবয়াঃ তদী মার্যভং মাংসম্।'

অথি মাংস সদ্য যৌবনপ্রাপ্ত কিংবা তদপেক্ষা কিঞ্চিদিধিক বরসের ব্যের হওরাই শ্রেয়। 'গোমাংসের প্রতি আজ যতই অনীহা থাক না কেন। প্রাচীন কালে এর প্রতি মানুষের অনুকূল মনোভাবই ছিল।' (লেখকের গ্রন্থ 'ঋগ্রেদিক আর্য'; প্রে ৪২) আশা করা যায়, করপায়ী মহারাজ তাঁর গ্রের শংকরাচাযে'র বিরোধিতা করবেন না।

রঙের পার্থক্য সম্পর্কে করপাত্রী মহারাজের আরো বস্তব্য এই যে: 'ইহা ভোজন ব্যতিরেকে, জলবায়ু এবং কর্মাফলের ওপরও নির্ভারশীল।'

ইউরোপে নিশ্চয়ই এই পার্থক্য প্রতি ঘরে ঘরে দেখা যাবে, কারণ সকলের কর্মফল একরকম নয়।

'র্পে, রঙ এবং মনের ওপর বাহ্য পরিস্থিতির প্রভাব অবশাই পড়ে। মৈথিল,

পাঞ্জাবী এবং দ্রাবিড়দের ওপরে দেশ এবং জলবায়্বর প্রভাব নিশ্চই আছে।… কমনিব্সারেই, রূপে, রঙ, সৌন্দর্য, বৃদ্ধি ইত্যাদির প্রাপ্তি হয়।

# ঋষিদের দিব্যদৃষ্টি

শ্বাবিদের দিব্যশক্তির ওপরে করপাত্রী মহারাজের অথণ্ড বিশ্বাস। কলিষ্ণের প্রভাবে যদি সেই দিব্যশক্তিতে কিণ্ডিৎ ঘাটতি দেখা যায়, তাহলে সেটা ঘটছে শাস্তান্সারেই। মহারাজের অনিচ্ছা সত্ত্বেও দিব্যশক্তির সামনে নানা ধরনের বাধা আসছে, যার একটি উদাহরণ—কাশী বিশ্বনাথ মন্দিরে শাদেরা দলে দলে দকে পড়ল, বিশ্বনাথের মাথার গঙ্গাজল ঢালার সময় হাত দিয়ে পিণ্ড ছায়ে সেহাত তার মাথার ঠেকাল, তব্ কিশ্তু ধরণী বিধা হলো না এটাই আশ্চর্মের । করপাত্রী মহারাজ অবশ্য এর পর ঘোষণা করে দিয়েছেন যে শাদ্র, স্পর্ণাদোষ ঘটার বিশ্বনাথের মাহাত্ম্য নভট হয়ে গেছে। অতঃপর মহারাজ বিশ্বনাথ মন্দিরের কাছাকাছি একটি নতুন বিশ্বনাথ মন্দিরের স্থাপনা করেছেন। স্বর্ণছত মাথার উজ্জেল বিশ্বনাথের শিবালয় নির্মাণ এখনও অসম্পূর্ণ আছে, সে জন্যই নতুন বিশ্বনাথ এখনও একটি ছোট চালাঘরেই অভিজেন করছেন, তবে শেঠ-বিণকদের কপায় ওই আটচালারই বিশাল মন্দিরের স্থাপত্তির হওয়া এমন কিছু অসম্ভব ব্যাপার নর। একটা প্রশ্ন উঠতে প্রস্কৃতির স্বর্ণিকদের প্রয়োজন কি? যদি করপাত্রীর সেই দৈবশক্তিমাক আছে, তাহলে কি আমরা ধরে নেব যে, সেই সব তথাকথিত দিব্যশক্তি ক্রিয়ালির প্রভাবে লাপ্ত হয়ে গেছে।

করপানী মহারাজ একমান পৌরাণিক ইতিহাসকেই সবৈ ব সত্য বলে বিশ্বাস করেন। ভূত-প্রেত ইত্যাদির অগ্নিত্ব যদি নাই থাকে, তাহলে মন্দ্র-তন্ত্র জানা রান্ধণ বেচারাদের কি উপার হবে? তাদের রুজি রোজগারের কি হবে? অতএব তিনি এ বিষয়েরও সমাধান বাতলে দিয়েছেন: 'প্রেতাত্মার কলপনা শৃধ্ব মান্ত্র শাদ্বীয়ই নয়, উপরত্ব তার প্রত্যক্ষ চমৎকারিত্বের অনেক প্রমাণ আঙ্গুও উপলম্প আছে। প্রেত-তত্ত্ব বিদ্যার সাহায্যে অন্য লোকের অজানা গৃত্বে রহস্যের জ্ঞান পরলোকবাদীরা আমাদের দিয়ে থাকেন।'

'অনেক জায়গায় সকলের সামনে গৃহ প্রাঙ্গণে হঠাৎ দেখা যায়—ই'ট, পাথর অথবা অন্যান্য অপবিত্র বসতুর বর্ষণ হচ্ছে, ঘরের জিনিসপত্র কাপড়, বাসন ইত্যাদি অদ্শ্য হয়ে যাছে, আরো নানাবিধ রহস্যময় ঘটনা ঘটছে, প্লিশী অন্সভানেও যার কিনারা করা যাছে না। প্জো-পাঠ, ভত্ত-মত্ত্র এসব কিছ্র সভ্যতা আছে। ঈশ্বর অবিশ্বাসী নাপ্তিক এবং সাংখ্যদর্শনে বিশ্বাসীরাও ভত্ত-মত্তের গ্লের কথা স্বীকার করেন। নিরীশ্বরবাদী বৌদ্ধ এবং জৈনদের মধ্যেও ভত্ত-মত্তের চলন আছে।'

আধ্নিক বিজ্ঞান যেখানে মান্ধের মন থেকে কুসংশ্কার এবং আন্ধবিশ্বাস দরে করতে চেণ্টা চালাচ্ছে এবং তাতে অনেকাংশে সফলও হয়েছে, সে সমস্ত কুসংশ্কার এবং অশ্ব বিশ্বাস, করপান্ত্রী মহারাজের অন্মত্রহে আবার মান্ধের মনে জাঁকিয়ে বসার স্থোগ পাচ্ছে, মান্ধ আবারো পথভাট হচ্ছে। যতাকন না মান্ধ অপোর্ধের বেদের কাছে বিনা তকে মাথা নত করছে, ততাক্ষণ পর্যন্ত কল্যাণের কোনো পথ খোলা নেই। মান্ধের কল্যাণের একমান্ত ঠিকাদারগণ এ বইটি প্রকাশ করে আমাদের বড়ই উপকার করেছেন বলতে হবে। কথার কথার বেদের দোহাই দিয়ে থাকেন, এমন লোকের মধ্যে খ্রু কম লোকই আছেন, যাদের সম্পূর্ণ বেদ পড়া আছে কিংবা বেদে বর্ণিত রান্ধণের দেখা পেয়েছেন। শর্ধ্মান পড়েছেন, এমন লোকের সংখ্যাও হাতে গোণা যার। সমস্ত শাস্ত-প্রোণের উৎসই নাকি বেদ। যদি বেদে বর্ণিত সমস্ত বিষয় নিয়ে আলোচনা করা যার তাহলে করপান্ত্রী মহারাজের মতো শ্রুখাল, ব্যক্তিরও শ্রুখা লোপ পেয়ে যেতে পারে। বেদে বর্ণিত আর্যরা অন্বমাংস থেতেন। করা বা গোমাংস তো তাদের ইন্দের প্রিয় খাদ্য ছিল।

তারপর আরো বিজ্বনার বিষয়, যে বিজ্বক এত উচ্চাসন দেওয়া হচ্ছে এবং তার প্রবল সমর্থন পাওয়া যায় জৈয়িয়েয় মামাংসায়, করপাত্রী মহারাজও এ তথ্যের অন্মোদন করেন। অবচ্চ ক্রমানি ছিলেন নিরীব্রবাদা। কপিলের সাংখাদশনি-নিরীব্রবাদা দুশ্বি কণাদের বৈশোষকে তম তম করে খাজলেও ক্রব্রের সম্বান পাওয়া ফরে সাং। দুটি মলে শাস্ত্র গ্রন্থের তিনটিই নিরীব্রবাদ প্রচার করছে। তথাপি করপাত্রী মহারাজের ঘোষণা—প্রাচীন ইতিহাস ঈশ্বরের অন্তিমকে সিম্ব করার ইতিহাস। বতামান বিশ্বেও যে ধর্ম অন্সরণকারীদের সংখ্যা সবচেয়ে বেশি, তা হলো বোম্বধ্যা। বোম্বধ্যেও ঈশ্বরের কোনো ভূমিকা নেই। এশিয়া ইউরোপের একটা বিশাল ভূখণ্ড নিরীব্রবাদা কমিউনিস্টদের মার্কস্বাদকে মেনে নিয়েছে। শাস্ত্রান্সারে কলিয়ণ নাকি থাকবে চারলক্ষ বিশ্বণ বছর পর্যন্ত। এর মধ্যে কেটেছে মাত্র পাঁচ হাজার বছর। এতেই নাকি চারদিক ঘোর অম্বকারে ছেয়ে গেছে। এখন এই দ্বংসময়ে তিনি কি পরিবর্তন আনতে পারেন সেটাই দেখবার বিষয়। মার্কস্বাদ ভারতের সত্য ইতিহাস অন্যামী কলিয়ণের বলে বলশালা। এটা মেনে করপাত্রী মহারাজ নীরব থাকলেই ভালো করতেন। এখন পাথরে মাথা ঠাকে কি হবে? 'তাই ঘটে যা রাম ইচ্ছে করেন।' তাহলে কলিয়ণের এহেন উৎপাত তাও নিশ্চয়ই হচ্ছে রামের ইচ্ছেতেই।

জয় হোক কলিয<sup>ু</sup>গের—যে শুদ্র এবং দাসদের উত্থারে কোমর বে<sup>\*</sup>ধে নেমে পড়েছে।

# শেঠ-বণিকদের সমর্থন

বইটির মলে উদ্দেশ্য শেঠ-বণিকদের সমর্থন করা। এছাড়া কালের প্রভাবে যে সমস্ত কুপ্রথা সমাজ থেকে বিদ্যারত হয়েছে, সেই কুপ্রথাগ্যলিকে সমর্থন করা, সেগ্রলিকে তাদের আগের জায়গায় প্রতিষ্ঠিত করার চেণ্টা করা। নিদেন পক্ষে ওই কুপ্রথাগ্রলি বিনাশ হওয়ায় কয়েক ফোটা অগ্রা বিসর্জন করা।

#### সামন্ত-জমিদারদের সমর্থন

রাজত ত চিরকালের জন্য অস্তাচলে গিয়েছে। জমিদারি তাল কদারিও অস্তাচল-গামী। কিল্টু তাতে কি ? শাশ্বত অনাদি অটল সনাতন ধর্ম যার পক্ষে সেধ্বংস হয়ে গেলেই হলো ? সেধ্বংসপ্তপের মধ্য থেকেই আবার জেগে উঠবে। এই প্রত্যের নিয়েই তো করপাত্রী মহারাজ বলেন : 'জিয়েরের, জায়গীরদারি সম্বন্ধে মার্ক সবাদা এবং অন্যান্যদের ধারণা সবাংশে বিষ্টা। রাজততে, রাজার পর রাজার জ্যেতিপত্র রাজা হতেন, অন্যান্য প্রত্যে জীবন ধারণের জন্য জায়গীর পেতেন। এভাবে বহু জমিদারির স্থিতি করছে। যুখ্ধ জয়ের পর মন্দিরের নামে, আচার্য এবং পশ্ভিতদের প্রস্কৃতি হিসেবে অনেক জায়গীর বিশ্বত হতো। অনেকে তাঁদের স্বেদ ঝারয়ে উষ্টার্কন করা অথে জায়গীর ক্রম করতেন। এ সমস্ত ভূমিই ভারতীয় শাশ্রেরের বিধ। শাক্র-নীতি অনুসারে বৈধ প্রভুষ, দাত্ত্ব এবং ধনিকত্ব, তিপ্রার ফল। প্রাথিতা, দাসত্ব, দারিদ্রা ইত্যাদি সবই পাপের ফল।

'স্বামিত্বং চৈব দাভূত্বং ধনিকত্বং তপঃফলম্। এনসঃ ফলমথিত্বং দাসত্বং চ দরিদ্রতা॥'

'শ্বেক লিখেছেন যে প্রতি বছর যিনি বিনা প্রজাপীড়নে এক লক্ষ থেকে তিন লক্ষ মুদ্রা পর্যন্ত বৈধ উপায়ে উপার্জন করেন তাঁকে সামস্ত বলা যায়।'

কর্ণাময় করপাত্রী মহারাজের দৃষ্টিতে শীত-গ্রীম্মে শরীর পাত করে যারা ফদল ফদার দেই কৃষক, কেত মজ্বের দল প্রেজিন্মের পাপের ফল ভোগ করছে আর তাদের শ্রমে উংপাদিত সম্পদে যারা বিলাস-বাদনে দিন কাটাচ্ছে তারা সকলে বিগত জন্মের প্রাত্মা।

তারপর শ্রীম খের বচন : 'জমিদার জারগীরদারদের ভূমি অপহরণ ব্যক্তিগত বৈধ স্বত্বের বিপরীত। ব্যক্তিগত উংপাদনে প্রতিষোগিতা থাকলে তা বিকাশেরই সহায়ক হয়। ক্ষেতের বিকেন্দ্রীকরণ স্বাবলন্দ্রনের প্রতীক।' বোধহয় করপান্তী মহারাজ এ-যাংগর নিক্লাই অবতার। সেজনাই যথন যেথানে ধর্মের ওপর আঘাত আসে, তিনি ব্রহ্ম তেজে জরলে ওঠেন : 'অন্যের বিষয় বৈভব ছিনিয়ে নিয়ে ধনী হয়ে যাওয়া খাবই সহজ কিশ্তু তা শাস্ত্র বিরোধী। কারণ এথানে সম্পদশালীর ঘরে জন্ম নেওয়াটা পরেজন্মের যোগ, তপস্যা, স্কুতির ফল।'

'শুচ<sup>†</sup>ানাং শ্রীমতাং গেহে যোগল্পটোহ ভিজায়তে ।'

'ভূমির ওপরে সকলেরই সমান অধিকার, এটা ঐতিহাসিকভাবে প্রতিষ্ঠিত নয়। ঈশ্বর-নিমি'ত ভূমির ওপরে ঈশ্বরেরই স্বৈ'ব অধিকার ছিল। দানবরাজ বলির পর্জা বিধ্যাবলি বামনাবতার ভগবানকে বলেছিল যে ঈশ্বর তাঁর ক্রীডাঙ্গন হিসেবে বিশ্বকে স্টিণ্ট করেছেন, কিন্তু স্বার্থ-ব্রন্থিসম্পন্ন মানুষেরা একে নিজের সম্পত্তি বলে মনে করতে শ্রুর করেছে। ঈশ্বরের উত্তরাধিকারী হলেন বন্ধা, চন্দ্র, মন্ম ইত্যাদি। সমাজে ধর্মের নিরম্ত্রণ শিথিল হয়ে গেলে যে মাৎস্যন্যায় উপস্থিত হয় তার থেকে পরিত্রাণ পাবার জন্য জনসাধীরণই মান, যকে শাসকপদে বরণ করে। তারপর থেকে বিভিন্ন ব্যক্তি বিক্তিস ভূমিখণেডর মালিক হতে থাকে। সে সমস্ত বদ্তু প্রকৃতি বা ঈশ্বুর 💬 ক স্ভৌ, তার মালিকানা সমগ্র জনগণের, এটা কোনো মতেই মানা বায় প্রতি একজন স্ত্রীর জন্ম প্রকৃতি থেকেই, তথাপি তার ওপর মাতাপিতারই ক্রিটিবিক স্বত্ব থাকে। —ভূমির ওপরে বিচরণ করে এমন সমস্ত প্রাণীরই জন্ম সর্বনের, চলাফেরার শ্বাস-প্রশ্বাস নেবার এবং অবসর নিয়ে বিশ্রাম নেবার স্বিধিকার সর্বকালেই ছিল এবং আজও আছে। ভূমিপতিরা সীমিতভাক্তে তাদের ভূমি থেকে অন্যদের কিছা কিছা ভূমি দান করেছেন। এ থেকেই ভূমিকর প্রদান করার প্রথা প্রচলিত হয়েছে। কিন্তু এ-সমস্ত ব্যবস্থাই একদিন হঠাৎ করে আহিভূতি হয়নি ৷ ব্যক্তিগত সম্পত্তি থেকেই কুষির উচ্চন্তরের বিকাশ সম্ভব হয়েছিল এবং এ প্রথা বজায় রেখে, ব্যক্তিগত ভূমি অপহরণ না করে আগামী দিনেও কৃষিতে আরো অনেক উচ্চতম প্রগতি আসা সম্ভব।'

করপার্রা মহারাজ একট্র বিলম্ব করে ফেলেছেন। তাঁর এই ঐশ্বরিক জ্ঞানের পরিচয় আরো কিছ্কাল আগে দিলে, দেশীয় রাজ্যগর্নলি বিলোপ হতো না, আর জমিদারি প্রথারও উচ্ছেদ ঘটত না।

#### ব্যক্তিগত সম্পত্তি ঈশ্বরের বিধান

করপাচী মহারাজ ব্যক্তিগত সম্পত্তি এবং ঈশ্বর বিশ্বাস এই দুটি বিষয়কে পরস্পরের পরিপরেক মনে করেন। বোধহয় সে জন্যই ব্যক্তিগত সম্পত্তির পক্ষেই তার সর্বশক্তি নিয়োগ করেছেন। শারীরিক অথবা মানসিক শ্রমে অজিতি ব্যক্তিগত সম্পত্তির বিরোধিতা কোনো কমিউনিস্টরাই করে না। তবে সম্পত্তি

থেকে আরো সম্পত্তি বৃণিধ করা, সমস্ত উৎপাদন প্রক্রিয়াকেই ব্যক্তিগত সম্পত্তিতে পরিণত করা কিংবা যা ঘটছে, তা সবই ঈশ্বরের ইচ্ছা বলে জনসাধারণের ওপর চলে আসা দীঘণিনের শোষণ ব্যবস্থাকে বজায় রাখার চেন্টা হলে, কৃষক শ্রমিকেরাও সেই ব্যবস্থাকে ছইড়ে ফেলে দেবার মধ্যেই নিজেদের কল্যাণ মনে করবে। মিথ্যাকে আত্মন্ত করার সবচেয়ে বেশি শক্তি আছে ধর্মের মধ্যে, এটা আর কারো অজানা নেই। সেজন্যই ধনিক-বিণকের দল করপাত্রী মহারাজের নিব বাইবেল' থেকে যদি তাদের উদ্দেশ্য সিদ্ধির উপায় খইজে পায় তাতে অবাক হবার কিছু নেই। উদাহরণ স্বরূপ: 'মার্কসের মতে পরস্থ অপহরণ ন্যায়।'

মার্ক'স, ঈশ্বরের নামে স্ভে 'পরস্বের' অধিকারী কেবল শোষকের দল, একথা স্বীকার করেন না। বস্তুর অধিকার তারই সর্বাগ্রে, যে এর উৎপাদন করে। তস্করের কাছ থেকে উন্ধার করে কোনো বস্তু প্রকৃত অধিকারীর কাছে ফিরিয়ে দেওয়াটা কোনো অন্তিত কাজ নয়।

তব্ করপাত্রী মহারাজ বাহ্ আন্দোলিত করে ব্রুক্তন : 'ব্যক্তিগত সম্পত্তির সিম্পান্তকে শোষণের সিম্পান্ত বলা অন্টিত। ক্রিকেন হিতার, বহুজন স্থার' ···বহুজনের হিতের জন্য, বহুজনের স্থার জ্বিস বহুমতের সিম্পান্ত সে তো এক অসম্ভব ব্যাপার।'

' াবিশ্বত মন্বন্তর, যুগ, কলু ইচ্চ্যাদি মহাকালের পরিপ্রেক্ষিতে পাঁচশো কি হাজার বছরের কোনো বিশেষ কর্ম নেই। া অতএব কিছু ব্যক্তি অথবা কিছু সভাসমেলনে গৃহীত প্রস্তুম্পি ভিত্তিতে শাস্তীয় সিন্ধান্তগৃহলিকে বাতিল করা চলে না। ইতিহাসের ক্রিন্তিতেও কোনো সিন্ধান্ত নির্দাণিত হতে পারে না। যথন শাস্তীয় যুক্তি বারা, দার, বিজয়, ক্রয় ইত্যাদি মাধ্যমে প্রাপ্ত ভূমি-সম্পত্তির ওপরে ব্যক্তিগত অধিকার বৈধ বলে স্বাকৃত, তথন কিছু লোকের আপত্তিতে কিংবা প্রস্তাবে এই ব্যবস্থার রদবদল কিভাবে সম্ভব ?'

মহারাজের যাজির দাড়তা দেখে আশ্চর্য হতে হয়। তবে অস্থাবিধা এই যে উক্ত ব্যবস্থার সমর্থন যদি কোটি কোটি বছর আগে লাপ্ত হওয়া ঝাষ-মহার্যারা করেও থাকেন, আজকের জনতা কিশ্তু ওই সমস্ত যাজিকে প্রলাপোত্তি বলেই মনে করবে।

এবার দেখা যাক, শোষক শ্রেণী এবং তাদের ব্যক্তিগত সম্পত্তি সম্পর্কে মহারাজ করপাত্রীর কি মতামত: 'যেহেতু ধনীদের কোনো কিছুরই অভাব নেই, অতএব অন্যের বঙ্গু অপহরণেরও তাদের প্রয়োজন নেই। যেমন অনেক দরিদ্র ব্যক্তি সদাচারী হয়,তেমন ধনীদের মধ্যেও বহু সদাচারী আছেন। সে জন্যই ধনবান বলবান মাত্রই শোষক এ রকম সিম্ধান্ত লাস্ত। কোটিপতির চেয়ে অর্ব্দপতি প্রবল, তাহলে অব্দেপতি শোষক আর কোটিপতি শোষিত বলে ধরে নিতে হয়। এভাবে কোটিপতি শোষক এবং লক্ষপতি শোষিত, লক্ষপতি

অপেকা সহস্রপতি শোষিত আবার তার বারা শতপতি শোষিত। এভাবে চলতে থাকলে তো এক টাকার মালিকের সঙ্গে এক কপদ'কের মালিকেরও শোষক শোষিতের সংগর্ক ধরে নিতে হবে।

বদিও প্রাচীন মীমাংসাকার জৈমিনি ধ্যান-ধারণার প্রতিক্রিরাপ হাই ছিলেন, তব্ও তিনি একটা কথা বলেছিলেন যে — যেহেতু ভূমিতে সকলেরই অধিকার আছে, অতএব তার দান-খ্ররাত অসিন্ধ। কিন্তু করপাত্রী মহারাজ এসব অক্সন্তিকর সিন্ধান্তে কিছু চুনকাম করে নিতে উদ্যোগী হয়েছেন : 'ন ভূমিদে'রা স্যাৎ সর্বান্ প্রত্যবিশিন্টবাং।'

'অথণি রাজপথ, চত্তর, দেবালয়াদি স্থান সহ অখণ্ড ভূমির দান সঙ্গত নয়, কারণ তা সর্বসাধারণের। এখানে কিছ্ পশ্ডিত ব্যক্তি এই কটি কথার ওপরে ভিত্তি করেই সিম্পান্ত নিয়ে ফেললেন যে —জমি সমাজের কোনো ব্যক্তির নয়, অতএব তার দানও সিম্প নয়! কিম্তু প্রেশির বিচার করলে দেখা যাবে এটা স্থুল সিম্পান্ত।'

সন্ত বিনোবা পদযাত্রা করে প্রামে প্রামে এই ব্রুক্তি পেণীছে দিচ্ছেন যে ভূমি সকলের। নিজেদের মিথ্যা স্বন্থ ত্যাগ করে ভূমি কর, জমি একক ব্যক্তিসন্তার কবল থেকে উত্থার পেয়ে সাম্দায়িক র প্রায়েশ কর্ক। কিন্তু বিনোবাজীকে সন্ত স্বীকার করতে কর্পাত্রী মহাব্যক্তি বয়েই গেছে, বিশেষত এবিষয়ে তিনি যথন প্রাচীন জৈমিনির সঙ্গেই এক্স্কুতি ড্রে যাবার জন্য তৈরি।

যখন প্রাচীন জৈমিনির সঙ্গেই একছাত সড়ে যাবার জন্য তৈরি।
কোটিপতির অবর্শনপতি পর্যরা প্রেজন্মের কর্মফল। আর প্রেজন্মের প্রাফলেই তাদের এমন ক্রেরধার ব্লিধ জন্মায় যে ম্ল্রা-কাণ্ড (পণ্ডাশের দশকের ভারতে সংঘটিত আথিক কেলেকারী, যার প্রধান ভূমিকার ছিলেন দশকেপতি হরিদাস ম্ল্রা — অন্তঃ) অথবা ওই জাতীর অন্যান্য ঘটনা ঘটাতে পারে। এজন্যই বোধ হয় মহারাজ নিবেদন করছেন: 'ধৈষ' ধরে—কোটিপতি, অব্লিগতি, সর্বভূমিপতি হবার আকাণ্ডলা পোষণ করা এবং সেই মতো চেণ্টা করা এবং সাফল্য লাভ করার মধ্যে কারো আপত্তি থাকার কোনো কারণ নেই।'

মহারাজ অবশ্য বর্তমান সমাজের আইনের পথকে বৈধ পথ হিসেবে মানতে নারাজ। তাঁর কাছে বৈধপথ হচ্ছে একমাত্র সেটাই, যা স্মৃতি এবং শ্রুতিতে বার্ণত আছে।

ধনিক শ্রেণী শ্রমিকের শ্রমের উপযুক্ত মূল্য না দিয়ে যে অতিরিক্ত মূলাফা লোটে সে সম্বশ্ধে শ্রীমূখ নিস্ত বাণী হলো: 'অতিরিক্ত আয়কে অবৈধ বা অনুচিত বলা যায় না।…উদ্যোগপতিরাই এই অতিরিক্ত আয়ে হকদার, কারণ নতুন যশ্বপাতি কেনা, গবেষণা ইত্যাদির ব্যবস্থাও তাদেরকেই করতে হয়।'

এরপর করপাত্রী স্বামীর আশংকা যে ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকার না থাকলে সমাজে অনথ ঘটবে।

LXVI-3

'ব্যব্ধিগত ভূমি ও সম্পত্তির রাজ্বীরকরণ হয়ে গেলে সমাজ চিরকালের জন্য পরাধীনতার শ্থেলে বাঁধা পড়ে যাবে। নিজেদের সভ্যতা, সংস্কৃতি এবং ধর্মের রক্ষার কিংবা তার বিকাশের জন্য কেউ কিছ্ করতে পারবে না। ম্থিটমের বৈরাচারী কমিউনিস্টদের সিম্বান্তই আমাদের সভ্যতা, সংস্কৃতি এবং ধর্মকে নিরন্তণ করবে। মধ্যবিত্ত শ্রেণীর আর কোনো ভাবনাই করতে হবে না শ্রমিকদের দারিদ্র মোচনের জন্য, কারণ, 'যারা শাসন ক্ষ্মতার থাকে তারা কথনোই দরিদ্র থাকে না।'

মহারাজের এবার একেবারেই বিবশ্ব অবস্থা। অবশ্য নাগা সন্ন্যাসীরা তাঁরই সম্প্রদায়ভূক, তাই এতে হয়ত তিনি লজ্জিত হবেনও না। মজ্বরদের গরীব না থাকাটা তাঁকে বড়ই পাঁড়া দেয়; তাই তিনি বলছেন: 'ঈশ্বরের স্ভ প্থিবী, ঈশ্বরের ব্যাক্তগত সম্পত্তি। তারই উত্তরাধিকার বতেছে তাঁর সন্তানদের মধ্যে। এর মধ্যে সমস্ত প্রাণাই বর্তমান। কিন্তু প্রধানত দায় থেকে, তারপর জয়, কয়, দান, প্রেশ্বার ইত্যাদি রূপে ভূ-সম্পত্তির ওপরে ব্যক্তিগত মালিকানা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। নিজ নিজ কম'ফল অন্সারেই স্থ কিবল এবং ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকারের পরিমাণ ইত্যাদি সম্বন্ধ নিগাঁত হয়ে

ভারতীয় ধামি ও রাজনৈতিক শ্রেক্সিন্তির বাজিগত সম্পত্তিকে বৈধ বলে স্বীকার করা হয়েছে। মন্ ইত্যাদিব কৈচত ধর্ম শাস্ত্র, মিতাক্ষরা রচিত নিবন্ধানলীতে আমরা পাই যে পিছে কিতামহের সম্পত্তিতে প্র পৌতের অধিকার জন্মগত। দায় হিসেবে পার্ক্সি ছাবর অস্থাবর সম্পত্তির মালিকানা স্বাভাবিকভাবেই প্র পৌতাদিতে কিরী। উত্তরাধিকার স্তে প্রাপ্ত, মিত্রজনের কাছ থেকে প্রাপ্ত, বিজয় দারা লন্ধ, শ্রম দারা অজি ত অর্থে ক্রীত, প্রেস্কার কিংবা দান হিসেবে প্রাপ্ত সম্পত্তি বৈধ সম্পত্তি। এগ্রাল ব্যতিরেকে কৃষি, শিলপ, বাণিজ্য এবং সম্পত্তির আয় থেকে অজি ত অর্থের ওপরে প্রাপ্ত ভ্রমণ্ড বৈধ সম্পত্তি।

'সপ্ত বিস্তাগমা ধম'্যা দায়ো লাভঃ ক্রয়ো জয়ঃ।
প্রয়োগঃ কম'যোগণ্ড সত্যপতিগ্রহ এব চ।…'

'যদি কোনো ব্যক্তি তাঁর পর্ণকুটির এবং তাঁর স্থার স্বামিত্বের অধিকারী হয়, তাহলে কারো ভূস্বামা হওয়াটাও কোনো অকম্পনীয় কিছু নয়।'

'এক কপদ কের-অধিকারী, এক টাকার-অধিকারী এবং এভাবে শতপতি, সহস্রপতি, লক্ষপতি, কোড়পতিদের মধ্যেকার পারস্পরিক সম্পর্ক শ্রেশ্মান্ত শোষক এবং শোষিতের, এটা নেহাতই কম্পনা। কেবলমান্ত শোষিতকে বজার রেখে বাকি সমস্ত্র শোষকের উম্মূলন বাস্তবে সম্ভব নয়, কারণ কে যে সর্বশেষ পর্যায়ের শোষিত তা নির্পণ করা খ্বই কঠিন কাজ। সমাজে স্বাই থাকবে এবং কেউ কারো শোষক হবে না, পোষক হবে। বাঘে ছাগে একই ঘাটে জলপান করবে। বাঘ ও ছাগ উভয়েরই প্থিবীতে বে চৈ থাকার অধিকার আছে। ভারা সেই আঁবকার নিয়ে পরস্পরের পোষক হয়ে জীবিত থাকুক, খাদ্য খাদক হয়ে নয়।

পর্বিজপতি কোটিপতি ধনিক বণিকদের স্বার্থে মহারাজ কতদ্রে যেতে প্রস্তৃত ? মহারাজের উপযুক্ত বাণীর পর শেঠ-বণিকেরা যে তাঁকে মাথায় করে রাখবে তাতে আর আশ্চর্যের কি ?

দরিদ্র মান্বের শ্রন্থা, বিশ্বাস ভাঙিয়ে এই ধনিক-বণিকের দল এবং তাদের মোসাহেব করপাত্রী মহারাজরা কিভাবে চলেন তার এক ঝলক নমনুনা দেখা যাক:

প্রায়শই দরিদ্র শ্রমিক ঈশ্রবাদী এবং ধার্মিক হয়ে থাকে। ভারতের শতকরা একশা ভাগ শ্রমিকই অ্যান্তিক এবং ধার্মিক। এরা রামায়ণ, ভাগবত এবং গীতাকে মান্য করে; সত্যনারায়ণের কথকতা শোনে, কীর্তান গায়; বোনাস, বেতনব্দিধ বিভিন্ন ভাতাব্দিধর লোভ দেখিয়ে কমিউনিস্টরাই এদের আন্দোলনে সামিল করে। যদি তারা জানতে পারে যে, কমিউনিস্টরা শাস্ত্র, ঈশ্বর, ধর্ম কোনো কিছ্বকেই মান্য করে না, তাহলে ভূলেও শ্রমিকেরা এদের খণ্সরে পড়বে না।

করপাত্রী মহারাজের রামরাজ্যে সম্পত্তি সম্বর্শনীয় ক্রেমণাটি এ রকম : 'প্রাজ, ভূমি, খনি ইত্যাদি সর্বাসাধারণের নর । এগ্রানিকোনা তাদেরই যারা বংশ পরস্পরায় তার স্বস্থ ভোগ করে আসছে সুখবা তাদের যারা জয়, য়য় কিংবা প্রেম্কার হিসেবে এর স্বস্থাধিকারী।'

প্রেম্কার হিসেবে এর স্বর্থাধকারী। তি তি তথাকথিত জাতীয়করণের ফরে তি সম্পত্তি, কল-কারখানা, বিভিন্ন অন্যান্য উদ্যোগ সবই সরকারের অধ্যান্তি চলে যায়, আর ব্যক্তি শাসন যম্মের সাধারণ নাটবল্ট তে পরিণত হয়।

'সমস্ত সম্পদেরই জার্কীয়করণ শাশ্য এবং ধর্ম বির্দ্ধ তো বটেই, উপরশ্তু, সাধারণভাবে লক্ষ্য করলেও দেখা যাবে যে, এর ফলে ব্যক্তিগত স্বাধীনতা বলে কিছ্ম আর থাকে না, তাতে ব্যক্তির বিকাশের পথ বন্ধ হয়ে যায়। ব্যক্তিগত সম্পত্তির ধারণা ধ্বংস হওয়ার অর্থই দেশে একনায়কতন্দ্রী শাসন কায়েম হওয়া।'

তাহলে ধরে নিতে হবে যে, টাটা বিড়লার মতো জবরদন্ত প্রিজপতিদের তাঁবে, বিনা প্রতিবাদে, মরতে মরতেও কাজ করার মধ্যেই শ্রমিকের স্বাধীনতা এবং কল্যাণ নিহিত আছে। প্রিজপতিদের হাতের ক্রীড়নক আমলাত ক্রের শাসন কি নিরুকুশ নয় ? এই 'তেলা মাথায় তেল দেওয়া' ন্যায় সম্পর্কে মহারাজ কি বলবেন ? তিনি তো ইতিমধ্যেই প্রেজিপতিদের স্বৈরাচারের সমর্থনে এগিয়ে এসেছেন : 'বস্তুত অতি সাম্য এবং অতি অসাম্য দ্টো ব্যবস্থাই রুটিপ্রেণ । হাতের সব আঙ্গল সমান হলেও অস্বিধা, আবার স্বাভাবিক অসমানতার চেয়ে বেশি অসমান হলেও অক্রিপ। হাত, পা, উদর সব সমান হওয়াটা বেমন ঠিক নয়, তেমনই হাত-পা কৃণ, কিন্তু উদর স্কৃতি, তাহলে আমরা অন্রেপ ব্যক্তিকে ব্যাধিহান্ত বলে ধরে নিই। সেজন্যই প্রয়োজন বোগাতা ও প্রয়োজনীয়তার কথা

ক্ষরণ রাখা এবং অবকাশেরও স্যোগ রাখা। কেন্দ্রীকরণ বা জাতীয়করণের চেয়ে বিকেন্দ্রীকরণ সর্বদাই শ্রেয়। এর ফলে সর্বপ্রথমে সম্পত্তি সম্পর্কে পরম্পরাগত ঐশ্বরিক বিধানের মর্যাদা রক্ষিত হয়। 'সপ্তবিক্তাগমা ধর্মা' অন্সারে দায়, জয়, কয় এবং প্রস্কারে প্রাপ্ত সম্পত্তি বৈধতা নিশ্চিত হয়,… তাছাড়া সবই রান্ট্রায়ত্ত হয়ে গেলে মান্য যাত্রবং হয়ে পড়ে। কাজকমে ক্রায়ের যোগ থাকে না। ফলে তার বিকাশও আকাশ্বিতভাবে হয় না।'

মজরেদের জন্য এক কণা এবং শেঠ-বণিকদের জন্য মণ মণ, করপানী মহা-রাজের বিতরণ ব্যবস্থার এই হলো সিম্ধান্ত। এর জন্য তিনি জোর সওরাল করেছেন তার প্রস্থে। তার জন্য হাতি এবং পিশ্পড়ের খাদ্যের পরিমাণের তুলনা বেশ করেক দফা আমাদের শ্রনিরেছেন।

তবে এক জারগার না জানি কিভাবে মহারাজ কৃষিক্ষেত্রে কেন্দ্রীকরণের পক্ষে মত প্রকাশ করে ফেলেছেন।

'সংযা্তভাবে যারা কৃষিকম' করে, তাদের মধ্যেও মাদের লাঙল, বলদ, বীজ, সার, মজ্বর ইত্যাদির পরিমাণ আন্পাতিক হান্তিবিশ কিংবা কম, উৎপাদিত ফসলের বন্টনও সম অনুপাতেই হওয়া উচ্চিত

'ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকার এক প্রিক্তি অধিকার' এই সিন্ধান্তের উচিতাকে প্রতিতিত করতে না পারলে শেক্তিকদের স্বার্থ যথাযথভাবে রক্ষিত হবে না, বোধহয় সেজনাই এই বিষয়িতে মহারাজ খ্বেই জোর দিয়েছেন। 'ব্যক্তিগত সম্পত্তি ঈশ্বরের বিধান' প্রেক্তি বলেই উনি থেমে থাকতে রাজী নন, এটা পর্বেজমের কর্মফলের ক্রিরেও নিভরণীল, এ তথ্যও আমাদের জানিরে রেখেছেন।

#### কর্মানুসারে ধনী গরীব

কোনো এক পরম কুশলী ব্যক্তি এই কর্ম এবং পনের্জ্য কের তথাটকৈ আবিষ্কার করেছিলেন সন্দেহ নেই। এই তত্ত্বের আড়ালে আর্থিক বৈষম্যের বিষয়টিকে অনায়াসে ধামাচাপা দেওয়া যায়। সেইজন্যই করপাত্রী মহারাজও এই তথ্বের সমর্থনে জানপ্রাণ সমর্পন করে বসে আছেন।

'ধম'-অধমে'র বৈচিত্তোর কারণেই, জন্মের মধ্যেও বৈচিত্তা দেখা যায়।' 'অ্থ, দৃঃখ সবই নিভ'র করে ধমে'র ওপরে।'

'নিজ নিজ কর্মফল অন্যায়ী, প্রবল, দ্ব'ল, ব্দিধ্যান, নির্বোধ রূপে মানুষের জন্ম হয়। ...রামরাজ্যে বাঘ ও ছাগ একই সঙ্গে জলপান করত।

'সমন্ত মান্ত্র পরম্পরের প্রতি প্রীতিভাবাপন্ন ছিল। স্বধ্ম' এবং শ্রুতি-নীতি নিরস্তর প্রবাহিত ছিল।'

'কেউ কারো বৈরী ছিল না—রামের প্রতাপে বৈষম্যভাব লোপ পেরেছিল।'

'অরণ্যে কাননে গাছপালা ফুলেফলে পরিপ্রণ ছিল। ঐরাবত এবং শতাননও একই সঙ্গে বাস করতেন।'

'ই'দুর বেড়ালও ছিল একে ওপরের হিত চিন্তক, উপকারী এবং পোষক।'

প্থিবীতে, বিশেষত ভারতবর্ষে মোট জনসংখ্যার শতকরা সন্তর ভাগেরও বেশি মান্য অসহা দারিদ্রের জাতাকলে পিণ্ট হচ্ছে, কারণ ম্থিনৈম্ন ধনিক বিশক গোণ্ঠী দরিদ্র প্রমজীবী এবং কৃষকদের উৎপাদন আত্মসাৎ করে চলেছে। কিন্তু করপান্তী মহারাজের চোথে এই কারণগ্রিল কিছুতেই ধরা পড়ছে না। প্রকৃত শোষকের দিক থেকে দ্ভিট অন্যন্ত যাতে সরে যায়, সেই উদ্দেশ্যে কর্ম-কলের দোহাই পেড়েই চলেছেন: 'কালান্তর এবং জন্মান্তরের কর্মের বৈচিন্ত্যের ওপরে নির্ভার করে বর্তমান জন্মের ফলাফলের ভেদাভেদ। প্রেক্তম্মের স্কৃতি ক্রুক্তির ওপরেই এ জন্মে বৈধ ভূ-সম্পত্তি লাভ ইত্যাদি ঘটে।'

'শাস্তান,সারে···নিকৃষ্ট কমে'র ফল হিসেবেই কিছ; মান্ত্র বর্তমান জন্মে পর্যাপ্ত বৈধ ভূমি, সম্পত্তি থেকে বঞ্চিত হয়।'

কংগ্রেসী সরকার ক্ষতিপরেণ দিয়ে জমিদারি স্থান উস্মান করেছেন, কিন্তু ধর্ম প্রাণ করপাত্রী একে ঘোরতর ধর্ম বির্দ্ধ মানিকরেন: 'জমিদার কত্ ক কৃষকের ভূমি হরণ, ব্যক্তিগত সম্পত্তির বৈধতার শক্তির সিন্ধান্তের বিপরীত। ব্যক্তিগতভাবে উৎপাদনের প্রক্রিয়ায় যে প্রক্রিয়ায়তার মনোভাব থাকে, তা উদ্যোগের বিকাশ সাধনে সহায়ক হয়। ব্যক্তিস্কাবাদীরা সে জন্যই সমন্ত বৃহৎ উদ্যোগকে বিকেন্দ্রিত করার সপক্ষে।

এখানে বিকেন্দ্র কির । এই ক্রেন্স উদ্দোগ ওই উদ্যোগগ নিকে প্র জিপতিদের হাতে ছুলে দেওয়া এবং যা তাদের হাতে আছে তাকে চিরস্থায়ী করা। এই যুক্তি অনুসারে জেসপ কোম্পানীকে মুন্দ্রাদের কাছ থেকে নিয়ে নেওয়াটা ধর্ম বিরুধ কাজ হয়েছিল।

স্থামিত্বং চৈব দাতৃত্বং ধনিকত্বং তপঃ ফলম্। এনসঃ ফলমথি ত্বং দাসত্বং চ দরিদ্রতা।

( শ্রু নীতিসারং, প্. ৩৬৬ )

করপারী মহারাজের মতে তপস্যার ফলে ধনী, প্রভু এবং দাতাগণ জন্ম-গ্রহণ করেছেন, আর পাপের ফলেই জন্ম হয়েছে ভিক্ষ্ক, দাস এবং দরিদ্রদের। যদি এটাই শাস্ত্রসম্মত হয়ে থাকে, তাহলে এই সনাতনী বিধানের পরিবর্তন ঘটানো অত্যন্ত অন্যায় এবং নিন্দনীয় কাজ হবে।

অপরের বিষয় সম্পদ কেড়ে নিয়ে সুখী হওয়া খ্ব সহজ ; কিম্চু তা হিত-কারী নয়।

শাস্ত বলছে: 'শ্রেচীনাং শ্রীমতাং গেছে যোগল্লণ্টঃ অভিজায়তে।' ( গীতা ) ( অর্থাৎ—যোগল্লণ্ট ব্যক্তিগণ সদাচারপরায়ণ ধনীদের গ্রেছ ক্ষমগ্রহণ করেন। )

'জগতের বৈচিত্যের (ধনী-দরিদ্র ) মালে আছে কর্মাফল। কর্মাফলই বিধান দের পি'পড়ের জন্য এককণা, হাতীর জন্য একমণ।'

'রামরাজ্যের দৃণ্টিতে কম'ফলান্সারে ফলাফলের সিন্ধান্তের যে প্রশন্ত রাজপথ উন্মন্ত আছে তা সমস্ত রকমের প্রতিবন্ধকতাশ্ন্য।'

এতদারা নিঃসন্দেহে এটাই প্রমাণিত হর যে কর্ম এরং প**্নজ'ন্ম—এই** হাতিয়ার এই প**্**থিবনীকে নরকে পরিণত করতে রামবাণের কাজ দিচ্ছে।

# শেঠ-বণিকেরাই প্রকৃত প্রভু

মাক সবাদীরা প্রাঞ্জপতিদের প্রাধান্য খব করে উৎপাদনের সমস্ত কৃতিও মানসিক এবং কায়িক শুমজীবাদের দিতে চায়। কি তু এই সিখ্বান্ত ঐশ্বরিক জ্ঞানের অধিকারীদের একেবারেই না-পসন্দ। তাই এ বিষয়ে তাঁদের বন্তব্য: 'আধুনিক যান্তিক কিরণের যুগে উৎপাদনের জন্য প্রাজ এবং শুম উভয়ের প্রয়োজনীয়তাই অনস্বীকার্য। বিনা প্রাজতে শুমজীবীরাও কোনে বিষ্টাই উৎপাদন করতে অক্ষম …প্রাজপতিদেরও উৎপাদন অব্যাহত রাখতে ক্রিক্সিটিয়ে সাহায্য চাই। অতঃপর প্রজিপতিরা মল্যে দিয়ে শ্রমশন্তি কয় করে বিস্কান্ট তারা শ্রমিকদের নিদিশ্ট এবং নিশ্চিত মজনুরী দিয়েই আয়ের হৃত্যুত্তি হয়।'

'এভাবেই প্রমাণিত হয়, 'স্বিক্টিছ্তিই সকলের অধিকার' এই ধারণা কত ভান্ত। যোগ্যতা এবং প্রয়োজনি সারে 'পি'পড়ের এককণা, হাতীর একমণ' তত্ত্ব প্রয়োগ করেই কম', ব্যক্তি বিশাম সকলেই পেতে পারে। এভাবেই বিশিশ্ট ভূ-সম্পত্তির অধিকারী কভিদের মতো মান, স্থান, রুজি-রোজগার ইত্যাদির প্রথ সকলের জনাই উন্মান্থ থাকা উচিত।'

'উৎপাদন প্রক্রিয়ার পরিবর্তানের কৃতিত্ব পরীজপতিদেরই বা দেওরা হবে না কেন ?'

করপারী মহারাজের শ্রীম্থনিঃস্ত বচন, বেদশাদ্রের চেরে কম মহন্তের দাবি রাখে না, কারণ পোর্বের অপোর্বের সমস্ত প্রাচীন শাস্তই যখন তার মতের সমর্থক।

'বৃহস্পতি প্রভৃতি ক্ষিণণ লভ্যাংশে অধিকারী একমার মালিক' এই মছ মেনে নিয়েছেন। ভূমিকর সম্পর্কেও ক্ষিদের মভামত অন্বংপ, যদিও মার্কস্বাদীরা এসব স্বীকার করে না। ভারা প্রাচীন ইতিহাসকে প্রামাণ্য বলে মানে না, কিম্কু আধ্বনিক, মনগড়া ইতিহাসে তাদের অগাধ আছা'।

করতে পারে, আর অন্যদিকে বৃণ্ধিজীবী, শ্রমজীবী শোষিত মান**্**ষের দল। যা**রা** প্রভূদের শোষণের নম্ম রূপেকে চিনে নিতে কোনো ক্রমেই ভূল করে না।

মার্ক'সের মতে, কাঁচামাল এবং যম্প্রপাতির বার দেখিরে আর শ্রমিকের উত্তর্ভ উৎপাদন মলোর ন্যানতম অংশ তাদের দিয়ে বাকি সমগু অংশই পরিজপতিরা আত্মসাং করে নিচ্ছে। এর উত্তরে করপাত্রী মহারাজ বলছেন: 'লাভ কিংবা মুনাফা শুধুমার পরিশ্রমের দারা অজিতি হয় না। এটা অজিতি হয় শ্রম ও কাঁচা মালের সমন্বরে। যেভাবে উচিত মলো দিয়ে পরীজপতিরা কাঁচামাল কেনে, অনুরপেভাবেই উচিত মূল্য দিয়ে তারা শ্রমও কেনে। এই দুই বৃষ্ঠু ক্রয়ে পরিজ-পতিকে যে পরিমাণ অর্থ বিনিয়োগ করতে হয়েছে, তার চেয়ে বেশি পরিমাণ অর্থ উৎপাদিত পণ্য বিক্রম্ন করে তাকে পেতেই হবে। এই বেশি পরিমাণ অর্থ ই মুনাফা রূপে প**্র**জিপতির কাছে আসে এবং তাতে তারই বৈধ অধিকার। কাঁচা-মালের মল্যে বাদ দিয়ে বাকি সবটাই শ্রমের মল্যে, একথা বলাটা একেবারেই ভুল। মজ্বী কিংবা বেতন সম্বশ্বে শাস্ত্রীয় সিম্বান্ত এই যে 🗙 প্রভূ আর ভূত্য পরম্পরের সম্মতিক্রমে যে পারিশ্রমিক ধার্ষ করবে, সেটাই নৃষ্ট্রীরজরী বা বেতন।

'ভৃত্যায় বেতনং দদ্যাৎ কম' সম্প্রিম্পর্যথা কৃত্য: ।

আদৌ মধ্যোবসানে কম্প্রেম্বর্দ, বিনিশ্চিতম্। । (নারদ ক্ষ্টিত)

'যদি সমস্ত মানাফাই শ্রমিকের প্রাপা হর, তাতে পরিজপতিদের কোনো
অংশই না থাকে, তাহলে পরিজপতিরা নিশ্চরই উন্মাদ নর যে তারা ঘরের থেরে
বনের মোষ তাড়াতে যাবে । কেন তারা গাঁটের কড়ি থরত করে উদ্যোগ স্থাপন করে বংকি নিতে যাবে? এর চেধে বরং তারা নিজেদের পংজি ভেঙেই বসে বসে খাবে এবং দরে থেকে মজা দেখবে যে, কিভাবে বিনা প্রীজতে শ্রমিকেরা শ্ধ্ব মাত্র শ্রমের সাহায্যে উৎপাদন এবং উপার্জন অব্যাহত রাখে।

**'প**্রিজপতিরা যেমন দাম দিয়ে মেসিনপত্ত কেনে, কারখানার ইমারত তৈরি করে, কাঁচামাল সংগ্রহ করে, শ্রামকের শ্রমও সংগ্রেতি হয় সেভাবেই। অতএব এই প্রক্রিয়ার ফলে যে মন্নাফা অজিত হয়, তাতে ন্যায়ত পর্বজিপতিদেরই অধিকার ।'

কলিয়াগে সনাতন ধর্মের উপয়াভ সিখাভ সমূহ নিদার্ণভাবে অবহেলিভ হচ্ছে দেখে মহারাজ যারপরনাই রুষ্ট।

শ্ব্দ্মাত্ত মজ্বীতে সম্ভূণ্ট থাকব না, মজ্বী যে দেয় তার সমস্ত সম্পদের মালিক আমি হরে যাব, এরকম ভাবনা, দস্তা তম্করের দানবীয় মনোভাব, ন্যায় বিচার নম। একটা হিংস্র নেকড়ে কিংবা কুকুরও এ রকম ভাবে না যে, তাকে রোজ যিনি আহার যোগান, তাঁর ধ্বংস হোক।

'যেখানে দেখা যাচ্ছে, পরিজপতিদের দারা সমাজের এত প্রগতি হয়েছে, এত লাভ হয়েছে, সেই ব্যবস্থার ইতি করে দেওয়া কি মানবতা ?'

হরতাল ধর্ম'ঘট ইত্যাদি আশ্দোলন করে মালিকদের বিরত করা একান্তই দৈশরের অনুজ্ঞা বিরোধী কাজ। অতএব করপাত্রী মহারাজ শ্রমিকদের একই হুমিক দিয়ে শিক্ষা দিতে চাইছেন: 'শর্ধ্মান্ত লাঙল চালানোটাই কাজ নয়। একটা বিরাট উদ্যোগের কর্ম'কান্ড পরিচালনার কাজটাও গ্রেহ্পণ্ণ'।'

সম্প্রতি ম্মা এবং ভালমিয়াকে এ ধরনের গ্রেপের্ণে কাজ করতে দেখেছি। অন্যের প্রমের বিনিমরে বিলাসে জীবন কাটানো আর ফাটকাবাজিতে কোটি কোটি টাকার হেরফের করা। এ কী সহজ কাজ ?

উনি আরো বলছেন: 'ষে আপন কর্তব্য পালন করে চলে, তাকে শোষক বলা যেতে পারে না। শ্রমের মালিকরাই যদি লভ্যাংশের সবটুকু দাবি করে, তবে উৎপাদনের অন্যান্য উপায়ের মালিকেরাও সেই দাবি করবে না কেন? লভ্যাংশে তাদের অধিকারকেও স্বীকার করে নিতে হয়।'

#### শ্রমিকদের দাবি মিথ্যা

যখন ম্নাফার প্রাঞ্জপতিদের অধিকার ধর্ম দেকে ক্রানা নির্দিশ্ট এবং স্থাকিত, অথচ বর্তমানের শ্রমিকেরা তাতে বিজ্ঞাদের অধিকার দাবি করছে, এ অবস্থায় করপাত্রী মহারাজের মতো ধর্ম প্রস্থাক ক্রিলত হয়ে উঠবেন, তাতে আর সম্পেহ কি? তাই তো তিনি ক্রিলেন : 'প্রাণে এ রক্ম অনেক উদাহরণ পাওয়া যাবে যেখানে ভ্তা প্রভূত প্রাণ পর্যন্ত বিসর্জন দিতে তৎপর হয়েছে। যার ন্ন তারা থেত, সমাজ তার প্রতি বিশ্বস্থ থাকত, কৃতজ্ঞ থাকত। নেমকহারামিকে তারা ঘ্রম্বিশাপ বলে বিবেচনা করত।

'হরতাল, মিছিল, সমাবেশ ইত্যাদির সাহায্যে উত্তেজনা বৃদ্ধি করে শ্রমিক-দের ভাঙচুর করতে উৎসাহিত করা হচ্ছে।'

'উৎপাদন সামগ্রীর ওপরে যদি মান্যের ব্যক্তিগত অধিকার বৈধ হয়ে থাকে, তবে তার ধ্বংসসাধন করা এবং সমাজ ও রাণ্ট্রের নামে কিছ্ন স্বৈরতশ্রীর হাতে সমস্ত উৎপাদন ব্যক্তা চলে যাওরা কখনোই কাম্য নয়, এবং উচিতও নয়।'

'বস্তৃত, যে শ্রামকের দল পারিশ্রমিকের বিনিময়ে শ্রম বিক্রি করে দিয়েছে, তাঁদের কি অধিকার আছে উৎপাদন সামগ্রীর মালিকানা দাবি করার? 'শাস্ত্র ফলং প্রয়োক্তরি তল্পক্ষণতাং।' (মীমাংসা-জৈমিনি)

করপাতী মহারাজ মীমাংসাস্তের উল্লেখ করে বলছেন যে, যজ্ঞের সমস্ত কর্ম কান্ড এবং প্রক্রিরাই শ্বাতিক-প্রোহিতদের দ্বারা সম্পন্ন হয়, কিন্তু যজ্ঞের ফলে তাদের কোনো অধিকার থাকে না, কারণ এ কাজের জন্য তাদের দানদক্ষিণা দেওয়া হয়। প্রক্রিপতি শ্রমিকদের সম্বশ্ধেও এই একই বিধান প্রযোজ্য।

'ম্নাফার অংশীদারদের অংশ থাকতে পারে, কিশ্রু ভৃত্যদের নর, কারণ তারা অগ্রিম মজ্বরী ভোগ করে থাকে।' 'যে (প্রাজ্ঞপতি) উৎপাদনের প্রক্রিয়ার উন্নতি ঘটায়, সেই তার ফল লাভেরও অধিকারী, তারই ফল পাওয়াও উচিত। তারপর কারোর উন্নতি দেখে অন্য কারোর যদি শিরঃপীড়া শ্রের হয়। তাকে একমার ঈর্ষা ছাড়া আর কিই বা বলা যেতে পারে?'

শ্রমিকদের ধ্ওতাটা একবার দেখনে: 'ষারা বেকারীর জনালায় পরিশ্রান্ত হয়ে যে-কোনো উপায়ে একটা চার্কার পাবার জন্য মাথা খংড়ে মরছিল, চার্কার পাওয়ার পরেই তাদের রপে গেলো বদলে। বসবার জায়গা পেল তো শোবার জায়গা চাই। মালিকপক্ষকে সরিয়ে নিজেরাই মালিক হয়ে বসতে চায়।'

লমিকের শ্রমের ফল তাঁর মজ্বী।

# পুঁজিপতি এবং শ্রমিকের সমন্বয়

করপাত্রী মহারাজ এ যাগেও বাঘ ও ছাগকে এক ঘাটে জল খাওরাতে চাইছেন।
পিপাঁলিকাতুল্য প্রমিকদের জন্য কণা মান্ত রেখে তিনি পর্বজিপতিদের জন্য
করেক মণ বরান্দ করেছেন। প্রকৃতপক্ষে তাঁর ক্রিটার সেই খাদ্যের কণামান্তেরও
অভাবে লাখো লাখো শ্রমিকের মাত্যু হয়, তাহক্রিমাত্যুকে বিধির বিধান জেনে
মেনে নেওয়া উচিত, কারণ এ তাঁদের প্রতিশ্রমার কর্মাফল।

বাঘ ও ছাগকে এক ঘাটে জুর্ম পান করানোর চেন্টায় কিশ্বু তাঁর কোনো ঘাটতি নেই। তিনি এর উপায়ত সতলেছেন: 'শ্রেণী সংগ্রাম, শ্রেণী বিষেষ প্রভৃতি ছড়িয়ে শ্রেণাকেই ধুর্মে করার চেন্টা কখনোই আদর্শ হতে পারে না।'

জানি না, শ্রমিক স্থাবী অন্য কারোর জন্য মহাভারত থেকে রভিদেবের নিম্নোক বচন উন্ধতি করেছেন:

> 'ন স্বহং কামরে রাজ্যং ন স্বগে'ং না প্রন্ত'বম্ কামরে দুঃথতস্থানাং প্রাণিনাং আতি'নাশনম্॥'

( অথাং—আমি কিন্তু রাজ্য চাই না, স্বর্গ চাই না 'প্রেজ'ন্ম থেকে মর্ন্তুও চাই না। আমি চাই দর্শ্বতপ্ত প্রাণিকুলের দর্শ্বনাশ। )

শ্রেণীসংঘর্ষের প্রবক্তা মার্ক'সের অন্যামীদের প্রতি তাঁর আহবান: 'অধ্যাত্ম-বাদী সরামরাজ্য ব্যক্তবাদী সমাজবাদ, সাম্যবাদের সঙ্গে কোনো রক্ম সম্ম্বশ্ন হওরাই অসম্ভব।'

'শ্রমিক মালিকের সহবস্থান হতেই পারে। অতএব মার্ক সবাদীদের ব্যাখ্যান্ ন্যায়ী সমাজে সব'দাই ই'দ্বে-বেড়ালের ঝগড়ার মতো শ্রেণীসংঘর্ষ লেগেই আছে একথা মানার কোনো প্রয়োজন নেই।'

মহারাজ শৈঠ-প্রজিপতিদের সমর্থনে যে উদ্গার ছেড়েছেন, তার সমস্তই ঐশ্বরিক জগৎ এবং শাশ্ববচনের মাধ্যমে এই গ্লন্থে প্রকট করেছেন, তার খ্ব সামান্য অংশই এখানে দেওয়া গেলো। প্রকৃতপক্ষে গ্রন্থটি রচনার উদ্দেশ্যই তাই।

# তিন

#### রামরাজ্যবাদ

রাজনীতির অঙ্গনে গান্ধীজীই প্রথম রামরাজ্যের কথা উচ্চারণ করেছিলেন।
গোস্বামী তুলসীদাস তাঁর রামায়ণে রামরাজ্যের মহিমা কীর্তান করে অনেক
চৌপদী গেয়েছেন। ধনিক-বাণকদের হিতাথে পরিচালিত শাসনব্যবস্থাকে
রামরাজ্য আখ্যা দিয়ে, তার পক্ষে করপাত্রী মহারাজ যথেন্ট প্রচার করেছেন।
অবশেষে সেই নামে একটা রাজনৈতিক দলও তৈরি করে ফেলেছেন। এই দলের
প্রাথীরা বিগত সাধারণ নির্বাচনে রাজ্য বিধানসভা এবং সংসদে প্রতিদ্বন্দিতা
করে জামানত খোয়ানোর এক রেকর্ড স্থাপন করেছেন। বহু কন্টে মাত্র দ্ব-একটি
প্রদেশে তাঁর দলের দ্ব-একজন প্রাথী বিধানসভাতে পৌছতে পেরেছেন। যে
রাজনৈতিক দল সত্তর ভাগ জনতাকে অপমানিত, লাঙ্কিত এবং পদদলিত করে
রাথতে চায়, তাদের প্রতি জনতার এহেন ব্যবহারে স্বর্জের বি আছে? তবে
করপাত্রী মহারাজ হতাশ নন: কালোহ্যয়ং নির্বিটি বিপ্ললা চ প্রথনী।

( অথাৎ—কাল নিরবধি এবং প্থিবী বিশ্বনা।)

#### ধর্ম নিয়ন্ত্রিড রাজ্য

করপানী মহারাজের রামরাজ্য হবি মার্লানর তি রামরাজ্য। সেই ধর্ম অনুসারে বদি কোনো শরে বেদ শুরে মেল, তাহলে তার কানে গলন্ত সীসা ঢেলে দিতে হবে, আর যদি কেউ বেদ উচ্চারণ করে, তাহলে সেই বেদ উচ্চারণকারী শরের জিভ কেটে ফেলতে হবে। রামরাজ্যের ষেমন একটা সহজ এবং সরল ব্যাখ্যা দেওয়া গেলো, তেমন এর একটা গ্রুগশভীর তান্ত্বিক ও দার্শনিক দিকও আছে। রামরাজ্যবাদের ব্যাখ্যা দ্'ভাবেই করা যায়। তাই শ্রীমহারাজ বলছেন: 'রামরাজ্যবাদের ব্যাখ্যা দ্'ভাবেই করা যায়। তাই শ্রীমহারাজ বলছেন: 'রামরাজ্যবাদি জড় এবং চেতন উভয়কেই আধ্যাত্মিকভাবে সমন্বিত করে। তেমনভাবেই রাজতশ্ত-প্রজাতশ্ত, ব্যক্তি-সমন্টি, বিত্ত-বিভেদ এবং শ্রম-বিভেদেরও সমন্বর সাধন করে। এভাবে অধ্যাত্মবাদের ওপরে প্রতিষ্ঠিত, আরশ্ভ থেকে অন্ত পর্যন্তি ধর্ম নির্মান্তিত, ধর্ম সাপেক্ষ, পক্ষপাতহীন শাসনতশ্যই সবেচ্চি মানব কল্যাণকারী এবং এই ব্যবস্থাই প্রগতির চরমতম সীমা।'

পক্ষপাতহীন কথাটা ঠিক হবে না কারণ এ রকম শাসনপ্রণালী শতকরা দশজন উচ্চবণের মান,ষের হিতেরই রক্ষক মাত্র।

মার্ক'স বলেছেন, 'মান্স পরিস্থিতির পরিবর্তান ঘটাতে সক্ষম এবং সে এই পরিবর্তান ঘটিরেও থাকে।'

মার্ক'সের উপরোক্ত বন্তব্য সমর্থ'ন করতে করপান্তী মহারাজের আপত্তি হওয়া

উচিত নর; কারণ তিনি নিজেও তো কলিয়,গের ভয়ংকর পরিস্থিতিতে হতাশ হয়ে। সত্যয়গের ধর্নন তুলেছেন, সেটাও তো পরিস্থিতির পরিবর্তন ঘটানোর জন্যই।

'ধর্ম' নির্মান্তত রাজ্য এবং ধর্ম' নির্মান্তত জনপ্রতিনিধিদের শাসন উভয়ই আপেক্ষিক।'

কিন্তু ধর্ম কি? এ সন্বন্ধে মহারাজ বলেছেন বে, ধর্ম এমন এক বিষয়, যা কেবল অপৌর্ষেয় বেদ, ঋষি প্রণীত শাস্তগ্রন্থ এবং মহারাজের ঐশ্বরিক জ্ঞানের মাধ্যমেই জানা যায়। তাঁর অভিমত—আর একবার শ্রে ও অতিশ্রেদের দাসে পরিণত করা হোক, দাসপ্রথার সপক্ষে প্রচার করা হোক, প্রতি বছর কয়েক লক্ষ্ বিধবাকে সতী ধর্মের নামে আবার প্রিড্রেয় মারা হোক ইত্যাদি ইত্যাদি।

'এটাই সঠিক সিম্থান্ত যে রাণ্ট্রশাস্ত কোনো ধার্মিক বা আধ্যান্মিক নিরশ্তণে থাকা উচিত। অন্যথার উচ্ছ্তেখন রাণ্ট্রশাস্তি, রাণ্ট্র এবং সমাজ উভ্যের পক্ষেই সমূহে ক্ষতিকর প্রতিপন্ন হতে পারে।'

প্রবপর করপাত্রী মহারাজ ভারতের রাণ্ট্রশক্তিকে তাঁর মতো লোকদের নিয়ন্ত্রণে আনতে চাইছেন: 'মহাত্মা ব্যক্তিরা ক্রেকি জ্ঞান এবং অপৌর,ষেয় শাস্ত্রগ্রেষ্কে সমাদর করেন।'

কিন্তু দেশের অসংখ্য কমিউনিস্ট এবং কংগ্রেস সমর্থকগণ তাঁর এ ধরনের মতামতকে স্বার্থপর লোকের মিথ্যা ক্রিউন্সর বলে মনে করে। প্রাচীন বস্তু-বাদীরাও বলতেন: 'রয়ো বেদ্যা কর্তারো ভণ্ড-ধ্তে'-নিশাচরাঃ।' (ভণ্ড ধ্তে এবং নিশাচরেরাই কেবল তিন্তুব্বসর কর্তৃ হেমনে চলে।)

স্বন্ধ জ্ঞানী নেতা কিবাঁ তাদের পরিচালিত সরকার দেশ-কাল-পরিস্থিতি সম্পর্কে অনভিজ্ঞ থাকে। সেজন্যই তারা অনেক সমরে নিজেদের মনগড়া নিরম তৈরি করে।

জওহরলাল, পছ কিংবা সম্পর্ণনিশ্দ সকলেই অজ্ঞ এবং কুপমহামশ্ড্কে। সর্বস্তি একমাত্র শ্রী সহস্রআট করপাত্রী মহারাজ।

'ধ্ম'নির্মান্ত প্রজিপতিরাই সমাজ এবং রাণ্ট্রের বিকাশ ঘটায় এবং কল্যাণ সাধন করে। ব্যব্তিগত ভূ-সম্পত্তি, প্রজি ইত্যাদি থাকাও কোনো কিছ্ অহিত-কর নয়।'

ধর্মের এত স্থন্দর নিয়ন্ত্রণ কোন হতভাগ্য পঞ্জিপতি অম্বীকার করবে ?

'প্রাণ, কোরান, বেদ, বাইবেল, মন্দির মসজিদ, গিজা, গ্রেখার প্রত্যেকেরই সম্মান থাকবে। সকলেরই নিজ নিজ পারিবারিক ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকার থাকবে।

কলিয়াগের রামরাজ্যবাদ সাত্য খাব উদার। পর্বজিপতিদের কল্যাণই এর মাখ্য উদ্দেশ্য। আর পর্বজিপতিরাও কোরান-পারোণের ঝগড়াকে দীঘ'দিন চালিয়ে যেতে আগ্রহী নয়।

'যেদিন মান্য ভাগনী-কন্যার গর্ভে সন্তান উৎপল্ল করবে সেদিন তার সঙ্গে পশ্র আর কোনো তফাত থাকবে না। কমিউনিন্টরাও এতটা করার সাহস দেখাবে না।'

কিন্তু মহারাজ এখানে একটা বড় রকমের ভূল করে বসে আছেন। দক্ষিণ ভারত প্রাচীন রামরাজ্যের বড় সমর্থ ক। ছ্থেমার্গের বিচারে তারা উত্তর ভারতের লোকের কান কাটে। বড় বড় বৈদান্তিক, মীমাংসক, বৈদিক প্রভৃতির জন্ম হয়েছে এখানকার রাখন কুলে। আজও এখানে লোকে হাজারে হাজারে ভাগনী-কন্যাকে অর্থাৎ ভাগ্নীকে বিয়ে করে, তাদের গভে সন্তানের জন্ম দেয়, এবং ধর্ম, দেশাচার পরম্পরা এই প্রথাকে সমর্থন করে। যদি বিশ্বাস না হয়, মহারাজ স্বয়ং সেখানে গিয়ে চক্ষ্ককর্ণের বিবাদ ভঞ্জন করে আসতে পারেন।

'ধম' পরম্পরা অনাদি। অতএব বণপ্রিম প্রথা, পাতিরত্য, ধর্ম ইত্যাদি সমগু কিছুই অনাদি। বিবাহ প্রথাও অনাদি। শ্বেতকেতুর উপাখ্যানকে বাক্য হিসেবে না ধরে, গুণবাচক দ্ভিতৈ দেখতে হবে।'

সব কিছুই অনাদি। সেজনাই তো দিল্ল বিষ্ণি বিদিক ব্রাহ্মণ ভাগনা-কন্যা বিবাহ করে। বর্ণাপ্রম ধর্ম ও অনাদি। অবিষ্ণ এতে কোনো কোনো সনাতনী আপত্তি তুলতে পারেন, কারণ মহাত্তি বুর্মিণ্টির বলেছেন: 'একবর্ণ-মিদমার্সাত্ বিশ্ব' শুর্মিণ্টির। অবিষ্ঠ এই বিশ্বজগৎ একবর্ণ ছিল। পাতিরতা বলতে মহারাজ ক্রমিঝেন মেরেদের আগ্রেনে প্রেড়ে সভী হওয়া। কিশ্তু বৈদিক যুগে এই সভীক্রার চলন ছিল না। বেদ-রাহ্মণে এর কোনোই উল্লেখ নেই। খুর্টেপ্রের্ব প্রিম শতাব্দীতে এ প্রথা শকদের মধ্যে প্রচলিত ছিল। শকদের থেকেই এটা এদেশে চালা হরেছিল। খ্যিপর্র শেবতকেতু বিবাহপ্রথার প্রচলন তথনই করেছিল, যখন সে একদিন এক শ্বাবিকে তার মাকে বলপ্রেক ধরে নিয়ে যেতে দেখেছিল। শেবতকেতু বাধা দিতে গেলে তার পিতা শ্বামি উদ্দালক তাকে বলেন এটাই সনাতন ধর্ম। আর ওখনি শেবতকেতু প্রতিজ্ঞা করেন, যে একদিন তিনি এই প্রথা রদ করবেন। তারপর থেকেই এক এক জন প্রাণ্ডোকের সঙ্গে এক একজন প্রাণ্ডাকে দ্বিভিতে দেখবার নাম করে এড়িয়ে যেতে চাইছেন। তার অর্থ আজকের যুগের ঐশ্বরিক প্রজ্ঞা সে যুগের ঐশ্বরিক প্রজ্ঞার প্রতিবাদ করছে।

'পাশ্চান্ত্যের রাজতশ্ব জড়বাদের প্রভাবে ঈশ্বর এবং ধর্মের সঙ্গে সম্পর্ক ছিল্ল করেছিল। পরবতীকালে পর্বজিপতিরা এসে রাজতশ্বের অবসান ঘটার। জড়বাদের প্রভাবে সমাজতশ্বের অন্ধ অন্গামী ভারত সরকার বিবাহ বিচ্ছেদের আইন তৈরি করে স্থালোকদের স্বাধীনতা দেবার নামে তাদের সর্বনাশ করেছে।' পাশ্চান্ত্য রাজতশ্ব আর প্রিজপতিদের ওপর মহারাজের দোষারোপ এক্ষেত্রে

সঠিক নয়। পাশ্চান্ড্যের শ্রেষ্ঠ পর্বজিবাদী দেশ আমেরিকার আইজেনআওরার এবং ডালেসের ব্যাখ্যা যদি শোনা যার তাহলে দেখা যাবে ধর্মের মহিমা প্রচারে করপাত্রী মহারাজের চেরেও তাদের নিন্ঠা এবং আগ্রহ অনেক বেশি। ওরা অবশ্য এখনও তার অম্ল্য গ্রহ-রত্নির সম্থান পার্যান, পেলে এতাদনে তিন হাজারের জারগার তিন লক্ষের সংস্করণ হতো। রাজতশ্রকে যে অধিকাংশ কারগা থেকে হঠে যেতে হরেছে পর্বজিপতিরাই তার জন্য একমাত্র দায়ী নয়, ম্লেত দায়ী, অশ্ব জনতা। ভারত সরকারও হত্তী-স্বাধীনতা এবং বিবাহ বিচ্ছেদের অধিকার মঞ্জ্রে করতে বাধ্য হয়েছে। তাছাড়া মহারাজের জানা আছে কিনা জানি না, সমস্ত কালের রামরাজত্বেই কিম্তু সন্তর ভাগ জনতার মধ্যে খোলাখ্যলি বিবাহ বিচ্ছেদের রেওয়াজ ছিল।

করপানী মহারাজ আমাদের দেশের সাধ্দের ওপরেও বেশ খড়গহস্ত। উনি
যখন কাশী বিশ্বনাথ মন্দিরে হরিজন প্রবেশের বিরোধিতায় আন্দোলন করেছিলেন, তখন সাধ্রা যথেণ্ট সিরুয়ভাবে তার সমর্থ কে এগিয়ে আর্সেন। বেশির
ভাগ সাধ্রাই ওর মতো সংকীণ মনা নয়, সেল্লেন্ট তারা মহারাজের গোহত্যা
নিরোধক আন্দোলনেও যথেণ্ট মদত দিতে এতিয়ে আর্সেন। সেজন্যই তিনি
এই সাধ্দের ওপরেও একদফা বর্ষণ করেছেন গ্রাহত্যা নিবারণী আন্দোলনকে সমর্থন
সমাজের গ্রীত প্রস্তাব, সাধ্সমাজ প্রসাহত্যা নিবারণী আন্দোলনকে সমর্থন
করতে অপারগ কারণ ওই আন্দের্ভিক পরিচালনাকারীদের মধ্যে অনেক অপরাধীর
অন্প্রবেশ ঘটেছে, এবং এর ক্রিলিগোটা সাধ্সমাজই সমাজের কাছে হেয় প্রতিপশ্ন
হয়েছে চোখ খ্লে দেবার সিকে যথেণ্ট। বিশ্বনাথ মন্দিরে হরিজন প্রবেশ, হিন্দ্র
বিবাহ, বিবাহ বিচ্ছেদ ইত্যাদি প্রশ্নে সরকারী পশ্ভিতদের নিশ্চপ থাকাটাও এক
বিচিত্র ঘটনা।

সরকারী সাধ্সমাজ বলতে মহারাজ বোধহর কংগ্রেস নেতাদের পরিচালনা এবং সংরক্ষণে গড়ে ওঠা সাধ্দের সংগঠনকে বোঝাতে চাইছেন। তবে এটাই ঘটনা, যে তাঁর মতামতের বিরোধিতা শ্ধ্মান্ত সরকারী সাধ্রাই নর অন্যানা সাধ্রাও করেছেন। এমনটি কি হতে পারে না, যেমন কয়েকজন হাতে গোনা দশ্ডী সন্ন্যাসীকে বাদ দিয়ে, অধিকাংশ সাধ্রাই বর্ণশ্রম প্রথাকে শিকের তুলে রেখে, বিভিন্ন জাতি বর্ণের মান্ধের সঙ্গে মিলেমিশে রয়েছেন। অনেক সংস্থা আছে যার সংস্থাপকরা শ্ধ্ম অব্রান্ধাই নন, এমনকি তাঁদের মধ্যে অনেকে তথাক্থিত শ্রে বা অন্য কোনো অচ্ছাং সম্প্রদারের মান্ধ। তাঁরা করপান্তীজীর এই মহান্ ব্যবস্থা থেকে কিবা নিতে পারেন? তাঁর গোহত্যা বিরোধ আন্দোলনকেও লোকে ধোঁকার টাটি মনে করে, না হলে কি সরকারী কি বে-সরকারী, সাধারণভাবে দেশের সমস্ত সাধ্রাই প্রায় গোহত্যা বিরোধী। মন্দিরে হরিজন প্রবেশ, হিন্দ্র বিবাহ, বিবাহ বিচ্ছেদ ইত্যাদিকে তাঁরা সামাজিক প্রগতির

অঙ্গ হিসেবে দেখেন। অতএব ওই সম্পর্কে তাঁরা মোটেই চুপ করে নেই, বরং বহু ক্ষেত্রে ওগ্যলিকে সমর্থন করেছেন।

#### রাজা দেবতা

বিনা রামে, রামরাজ্য, কিভাবে সম্ভব? সেজনাই করপাত্রী মহারাজ রাজতশ্তকেই আদর্শ শাসন ব্যবস্থা মনে করেন। আজকাল হাজার নয় লাখো লাখো
তথাকি থত শদ্রে তপস্যা করে রাশ্বনের কান কাটছে, বলার কেউ নেই। এক
শশ্বকের তপস্যায় রাশ্বনের প্রের মৃত্যু হলো। রাজা রামের কাছে অভিযোগ
গোলো। রাজা রাম কিশ্রু শশ্বকেক তপস্যায় বিরত হতে বললেন না, তিনি
শশ্বকের মৃশ্ভ্টাকেই ধড় থেকে আলাদা করে দিলেন। করপাত্রী মহারাজের
আকািজ্বত রামরাজ্যে এ রকম রাজারই প্রয়োজন।

' ভারতার স্থিতিত মাংসান্যারের আগে সকলের মধ্যেই সৰগ্রের প্রাধান্য ছিল। সকলেই ছিল ধার্মিক এবং ঈ বরবাদী। সকল প্রাণীকেই মনে করা হতো ঈ বরের সন্তান। একে অপরের সঙ্গে সমৃতিক স্বাধীনতা এবং ভাতৃভাবে ব্যবহার করত। তারপর একদা মাংস্যানা স্ববস্থা দেখা দিলো। পীড়িত প্রজারা তখন ঈ বরের কাছে পরিত্রাদের উপার প্রার্থনা করল এবং ঈ বরের অন্ত্রহে চন্দ্র, স্বর্থ, ইন্দ্র, বর্গে, ইন্দ্র, বর্গে, ইন্দ্র, বর্গে, ইন্দ্র, বর্গে, ইন্দ্র, বর্গে, ইন্দ্র, বর্গে, ইন্দ্র, বর্গি, ইন্দ্র, বর্গি, ইন্দ্র, বর্গি, ইন্দ্র, বর্গি, ক্রারা সেই রাজাকে যথাবিহিত সম্মানে এবং বিভিন্ন উপাচারে স্বাগৃত্য জ্ঞানাল।'

'মহতা দেবতা ফ্রেরা নরর্পেণ তিষ্ঠতি।' (মন্স্ম্তি) অর্থাৎ—এই যে রাজা, ইনি নবর্পে বিরাজমান মহান্ দেবতাই বটে।

রাজা না ধাকার অর্থ অরাজকতা যা কোনো অবস্থাতেই রামরাজ্যের অন্কূল হতে পারে না। প্রকৃতপক্ষে রাম তো রাজার প্রতিনিধি ছিলেন, সেজন্যই করপাত্রী মহারাজ বলছেন: 'অরাজক রাজ্য নিবী'র্য হয়ে ধরংস প্রাপ্ত হয়। অরাজকতার চেয়ে বেশি আর কোনো পাপ নেই।…'ন হি পাপাত্ পরতরমন্তি কিঞ্চিদরাজকাং।' (মহাভারত; শান্তিপর্ব)

আরো শোনা থাক:

'অরাজকাঃ প্রজ্ঞা সর্বা বিনেশ্ররিতি নঃ শ্রুতম্। পরস্পরং ভক্ষরস্তো মৎস্যা ইব জলে কৃষাণ্।'

( মহাভারত ; শান্তিপর্ব )

অথাৎ —আমরা শ্নেছি অরাজক অবস্থার সব প্রজা বিনাশ প্রাপ্ত হয়েছিল, ঠিক যেমন জলে মাছেরা পরস্পরকে দ্বর্ণল অবস্থায় গিলে খার।

বস্তৃত রামরাজ্যের সমর্থকদের প্রথমেই রাজার অধিষ্ঠান দিরে শ্রে করা উচিত ছিল। তাহলে আপনা আপনি রামরাজ্য প্রতিষ্ঠিত হরে যেত। কিম্তু

বর্তমানে গণতক্তের বির্দেখ আওয়াজ তোলা একটু কঠিন ব্যাপার, তাই মহারাজ **কিছুটা চুপ ক**রে আছেন।

রাজ-মহিমা বর্ণনায় তিনি উপনিষদ উষ্ধতে করেছেন:

'ন মে স্তেনো জনপদে ন কদর্যো ন মদ্যপঃ। নানাহিতাগ্নিন্যজন ন স্বৈরী স্বৈরিণী কুতঃ ।'

অথাং—আমার শাসিত রাজ্যে চোর নাই, কুপণ নাই, মদ্যুপ নাই, এমন কেউ নাই যে যজের জন্য অগ্নি-আধান করেনি, কিংবা যজ্ঞ অনুষ্ঠান করেনি। এখানে কোনো স্বচ্ছন্দচার। প্রায় নাই তাই বেশ্যা থাকবে কোথায় ?

'রামরাজ্য এবং তেতাযুগে যে অবস্থা বর্তমান ছিল। বর্তমানে সে অবস্থা নেই।' কিম্তু বণপ্রিম অনাদি বিষয়, মহারাজ এ ব্যাপারে দুর্ট্পতিজ্ঞ। কোনো রাজার রাজত্বে সকলেই যদি আহিতাণিন এবং যজনা (হোম যজ্ঞ যারা করে) হয়ে থাকে তার অর্থ এই যে শব্দেরও যজ্ঞ-হবনের ( যজ্ঞে ঘি ঢালার ) অধিকার ছিল। তাহলে কিরকম বণপ্রিম ছিল সেটা ? আসলে স্থেত্রণশ্রিমের প্রচলন মহা-রাজ করতে চাইছেন তার উৎস তাঁর মনের মধ্যে নেউটি ? মহারাজের প্রতি শ্রুখাল্ব শেঠ-বাণকেরা একটু বিনয়ের সঙ্গে তাঁকে প্রিক্রটা করে দেখতে পারেন।

রামরাজ্যে সাম্য-মাধীনতা

'প্রকৃতিগতভাবে সকল প্রাণীই 'অম্বেডিস প্র' ঈশ্বরের সন্তান। অতএব সকলের
মধ্যেই সাম্য, স্বাধীনতা এবং ভারতাব স্বাভাবিক।'

করপাত্রী মহারাজের তথাকিথত শরে, অতিশরে এবং স্তালোকের প্রতি যেমন মনোভাব, তাতে এই সব সাম্য, স্বাধীনতা ভাতৃত্ব ইত্যাদিকে আবার স্বেত-কেতুর উপাথ্যানের মতো বাক্য হিসেবে না ধরে হয়ত গু;ণবাচকভাবে ধরতে হবে।

বণাল্লম-ধর্ম' সমাজে যে বৈচিত্রা বা বিভিন্নতা এনেছে, মহারাজ তার একজন কট্রর সমর্থক।

'আধ্যাত্মবাদীদের মতান্সারে—মলে কারণ থেকে বিভিন্ন বিচিত্ত রকমের স্ভিট শব্ভিবৈচিত্র্য, বর্ণ বৈচিত্ত্যের মধ্যে ভালোমতো মানানসই।'

অদৈত ব্রন্ধা হচ্ছেন মলে কারণ। করপাত্রী মহারাজ এই বইয়ে সপ্তকার্যবাদের সমর্থন করছেন বলৈ মনে হয়। অর্থাৎ কার্য ও কারণে প্রেতা বজায় থাকে তাহলে শরে আর ব্রান্ধণে কিসের ভেন? বর্ণভেদের সমর্থনে তিনি এখন রঞ্জের অন্তুত শান্ত কিংবা পর্বেজন্মের কর্মফলের দোহাই দিচ্ছেন। এ বিষয়ে পরে আরো বিস্তারিত আলোচনা করা বাবে বখন আমরা মহারাজের মায়াবাদী দর্শন নিয়ে আলোচনা করব।

করপাত্রী মহারাজ তাঁর বিরোধী মতের সত্য সিম্পাস্ত থেকে একটা উদাহক।

দিরেছেন, কিম্পু সেটিকৈ বোঝার চেণ্টা আদৌ করেননি। বেমন ডিনি লিখছেন: 'ব্যক্তিগত সম্পত্তির স্থরক্ষা এবং শোষণ ব্যক্তাকে উৎসাহিত করতেই প্রক্রিবাদী দার্শনিকেরা শাধ্বত নিয়মের শ্লোগান তুলে দিলেন।'

হাতির থাবার সার দেখাবার দাঁত আলাদা এটা মহারাজের পরমগ্রেছ দশ নের এক প্রধান সিম্ধান্ত। বোধহর তাঁকে অন্সরণ করেই শিষ্য মহারাজ্ঞ ফরাসী বিপ্লবের সাম্য-স্বাধীনতা-ভ্রাভৃত বাদীকে দাঁতের উদাহরণ হিসেবে ব্যবহার করতে চাইছেন।

'শাস্তান্সার···বিভিন্ন কারণে মাতি থেকে দেবত্ব লোপ পেতে পারে। তার
ফলে সেই মাতির প্রেলার কোনো লাভ তো হয়ই না বরং লোকসানই হতে পারে।'

এখানে সাম্যের ধ্বজাধারী করপাতী মহারাজ কাশী বিশ্বনাথ মন্দিরের দিকেই ইঙ্গিত করছেন বলে মনে হয়। মন্দিরে যেদিন থেকে অচ্ছংরা প্রবেশ করেছে সেদিন থেকে, তাঁর ভাষার, বিশ্বনাথের দেবত লোগ পেরেছে। তাই কাশী বিশ্বনাথ মন্দিরে প্রভা দিলে কোনো প্রা বেই হবেই না বরং পাপ হতে পারে। আর সেজনাই করপাতী মহাশার এক কেনি বিশ্বনাথ মন্দিরের স্থাপনা করেছেন। এখন শেঠ-বাণকদের উচিত ক্রেক লক্ষ টাকা ব্যয় করে মহারাজের উত্ত মন্দিরটিকে সোনার মতে দেওয়া।

## মুশু গণনা নির্থক

গণতাশ্বিক দেশে জনগণে জনমকাই প্রধান, অতএব তাদের মতামতই সবেচি ।
সমস্ত প্রাপ্তবয়স্ক স্ত্রী-পরিবই মত প্রদানের অধিকারী, যদি সুস্পণ্ট জনমত
পক্ষে না থাকে, তাহলে উত্তরপ্রদেশের লোহমানব বলে খ্যাত কংগ্রেস নেতা শ্রী
চন্দ্রভান গণ্পের মতো লোককেও হার মেনে নিতে হয় । সমস্ত পর্বজিপতিরাই
এই প্রাপ্তবয়স্কদের মতামতের অধিকারকে মনে মনে অপ্রক্রণ করে । করপারী
মহারাজ তাদের এই মতের সঙ্গে সহমত এবং সেজন্যই এই ব্যবস্থাকে বাঙ্গ করে
বলেন 'মুশ্ভ গণনা'।

ভারতীর রাজনীতিতে সর্বাদা সমাজকেই সর্বাপেক্ষা গ্রেব্র দেওরা হারেছে। সেখানে বর্ণাশ্রম প্রথার সাহায্যে এক সামাজিক সমন্বর সাধন করা আছে। শাসন বদলাতে পারে, কিন্তু ধর্ম ও সমাজ অপরিবতিতিই থাকে।

সমাজ বলতে অবণ্য উনি কি বোঝাতে চাইছেন তা স্পণ্ট নয়। আর জনগণ, তাদের প্রতি কোনো আন্থাই তো ওঁর নেই, কারণ : 'গণতন্ত্রেও বিবেকের অভাব আছে। নিরপেক্ষ, দরেদশী ঋষিদের রাজনৈতিক শাস্ত্র এবং ধার্মিক ও আধ্যাত্মিক দর্শন না থাকলে, বিবেক বস্ত্বাদী গণতন্ত্রেও থাকে না, নিরপেক্ষ রাজতন্ত্রেও না। বিধান নির্মাণের জন্য পরিষদ গঠন না করে, বিধান নির্পারের জন্যই পরিষদ গঠন করা উচিত।'

বিধান নিমাণের কাজটা আপোর্ষের বেদ আর নিরপেক্ষ থাষরা তাঁদের শাস্ত গ্রন্থে আগেই সেরে রেখেছেন অতএব তার জন্য নতুন করে পরিষদ গঠন করার কোনো প্রয়োজন নেই, এখন দরকার সেই বিধান অনুসারে কার্য নির্ণায় করা এবং তার জন্য পরিষদ গঠন করলেও করা যেতে পারে। অতএব : 'বহু-মতের কোনো মল্যে নেই।…নেরহান কোটি কোটি অন্ধ রপে-জ্ঞান বিচারে কখনোই সফল হতে পারে না। তাদের মতামতই গণ্য হওয়া উচিত যারা এ বিষয়ে সম্যুক জ্ঞান রাখেন।'

'রামরাজ্যে উদ্যোগের বিকেন্দ্রীকরণই লক্ষ্য।'

মহারাজ করপার্কী বহুমতকে ততক্ষণ পর্যান্তই সহ্য করতে রাজী: 'যতক্ষণ পর্যান্ত বহুমত বিশেষজ্ঞাদের ( ঋষিদের ) মতের সঙ্গে সংঘাতে না যায়।'

'আমাদের প্রজাতাশ্তিক শাসন ব্যবস্থার মলে ভিত্তি, মাথা গোনা। এভাবে মাথাগ্রণে কোনো যোগ্য শাসক পাওয়া শ্র্মাত দ্রহেই নয়, অসম্ভবও বটে। যে বা যারা বহুমতের অধিকারী হয়, শাসন ব্যবস্থার লাগামও থাকে তাদেরই হাতে।'

অতএব তার মত, এই 'মাথা গোনা' ক্রু স্থিকি, পরিবতে আবার প্রাচীন প্রথাকে জিইরে তোলা হোক।

'ইতিহাস সাক্ষী, প্রথিবীর প্রমুক্তিরাজনীতিজ্ঞ শাসক তাঁদের রাজনীতির লাগাম, তপঃপ্তে, লোকহিতৈষ ক্রিপ্রথেষহাঁন স্কর্ষিদের হাতেই স'পে দিয়ে-ছিলেন।'

বর্তমানে আমরা ও রক্তি তপঃপতে, রাগদেষহান, লোকহিতৈষা ঋষি এক-জনকেই পেতে পারি — তিনি গ্রীন্ত্রী করপাত্রী মহারাজ। এ বিষয়ে কয়েকটি হিশ্দী দৈনিক সংবাদপত্রও মনে হয় আমাদের সঙ্গে একমত হবে।

কিছ্ লোক অবশ্য তাঁকে পরামর্শ দিয়ে বলছে, যে বৈরাগ্যের জন্য মহারাজ সংসারের সমস্ত কিছ্কেই ত্যাগ করেছেন, এমর্নাক নিজের আহারের পার্রাটকেও ত্যাজ্য বস্তুর সামিল করেছেন এবং নিজের করকেই পার হিসেবে ব্যবহার করেন, সেই মহাত্মার উচিত এ-সমস্ত পার্থিব ব্যাপারে না থেকে, বৈরাগ্যের পথেই আবার ফিরে যাওয়া।

মহারাজ প্রত্যুক্তরে বলছেন: 'মহাত্মা ব্যক্তিদের এ-সমস্ত, ব্যঙ্গ, কটুক্তি গায়ে না মেখে, এর থেকে দরে সরে ভজনা করে যাওয়া উচিত। অবণ্য একথাও ঠিক যে শাস্ত্র এবং ধর্ম স্থান অপবিত্র হয়ে যাবার পর বিবান এবং মহাত্মাদের ছাপ মেরে সরকারীকরণ করা হচ্ছে এ রকম অবস্থায় ভজন করার, ধার্মিক হবার মতো মন কিভাবে স্থিত হতে পারে।'

বোধহর সেইজন্যই মহারাজ সাচ্চা ঝাঁষদের রাজত্ব প্রতিষ্ঠার জন্য আদা জল খেয়ে লেগে পড়েছেন।

LXVI-4

#### লাচ্চা ক্ষষিদের রাজত

ভারতবর্ষে যত বিশিষ্ট বিদ্যা, জ্ঞান, বিজ্ঞান, দশনি, শিষ্প, সাহিত্য, নীতি ইত্যাদি বিষয়ে গ্রুম্থ আছে তার সমস্ত কটির রচিয়তা — অরণ্যবাসী, কন্দ-মলেকলাহারী, বন্দলধারী নিন্দাম ঋষিণাণ। বেদান্ত, সাংখ্য, ন্যায়, মীমাংসা, বৈশেষ্কি, যোগ, মহাভারত, রামায়ণ, যোগবিশিষ্ট, শকে, ব্যুম্পতি, কণিক, কোটিল্য, কামন্দক প্রভৃতি সমস্ত নীতিশান্দের প্রণেতা আকিন্ধন ব্যক্তিরা, কোনো ধনী বা প্রজিপতিরা নয়। শংকরাচার্য, রামান্জ, ভটুপাদ, গ্রীহর্ষ, বাচম্পতি মিশ্র, রামান্জাচার্য, তুলসীদাস, সুরদাস এরা কেউ অর্থবান ছিলেন না।

অতএব করপান্ত্রী মহারাজের মতো আকিন্তন ব্যক্তিদের হাতেই সম্বর শাসন ব্যবস্থার ভার অপ'ণ করা উচিত। মহাত্মাগণ কোমল প্রদর, তাঁদের দারা রাণ্ট্রের আহিত হতে পারে এমন ভাবাও অন্যায় কারণ: 'রামরাজ্যবাদারা তাদের অভীন্ট লক্ষ্যে পে'ছানর জন্য, আগামাকালের অনিবার্ষ যুদ্ধের সামনা সামনি হতে প্রস্তুত। মায়াবাদীদের সঙ্গে শ্রেই মান্ত্র সাধ্বতা দ্বিষ্ঠিপেরে ওঠা যাবে না।'

আজকালকার বস্ত্রাদী, এবং ভারতবর্ষে তিনির ভাগ জনতার নেতাগণ অবশ্যই বলবেন যে প্রাচীন দাস যুগের ঝিরে দল কোনো দিক থেকেই আজকের যুগের ঝিরদের চেরে মহং ছিলেন না। তিনির বেসাতি সেদিনও মিথ্যের ভারে বিকাত, যেমন, আজ দেশের অসম প্রজন জায়গায় চলছে। তাদের একমার উদ্দেশ্য: 'প্রথিবীর মান্যকে তাকিয়ে দ্ধের মাখনটুকুকে নিজে নির্বিবাদে ভোগ করো।'

# রামরাজ্য পরিষদ শ্রেষ্ঠ রাজনৈতিক সংগঠন

যে রাজনৈতিক সংগঠনের অঙ্গে রাম নাম যুক্ত, যে সংগঠন রামরাজ্য প্রতিষ্ঠার রতী, তার সঙ্গে প্রতিঘশিষতার যাবার সাহস করতে পারে কোন দল? মহারাজ সত্যভাষণ করেছেন: 'ভারতে কংগ্রেস, হিন্দুসভা, জনসংঘ ইত্যাদি সংশ্কারবাদী সংগঠন আছে। এরা একদিকে ভারতীরতা, সংশ্কৃতি ইত্যাদির কথা বলে আবার পরিবর্তনেরও পক্ষে। অন্যদিকে কমিউনিস্ট, সোসালিস্ট ইত্যাদি অরাজকতাবাদী রাজনৈতিক দল যারা সর্বদাই পরিবর্তন বা বিপ্লব চাইছে। এদের বিরুদ্ধে রামরাজ্যবাদী দল, শাদ্র এবং পরশ্পরা অনুসারে সনাতন ধর্ম, সংস্কৃতি ও রাজনীতিতে সিন্ধান্তিকভাবে কণামার পরিবর্তনও চার না। রামরাজ্যবাদীরা ঈশ্বর, বর্ণ, এবং আত্মাকে মলে ভিত্তি মনে করে। অপৌর্ধের বেদ, সেই বিষয়ের প্রাচীন শাদ্র এবং সেই সম্পর্কিত তর্কের ভিত্তিতে তত্ত্ব নির্ণায় করে। অমাক স্বাদীরা বলে থাকে যে, 'জনগণের গণতশ্বের মধ্য দিয়ে ব্যক্তি স্বাভন্ত্য মেলে, অতএব, সমন্ত্র কিছ্বই জনতার নামে হওয়া উচিত। কিন্তু রামরাজ্যবাদীদের দ্ভিটতে ব্যক্তি এবং সমাজ

এই দ্ইরের সমন্বরই সঠিক পার্থতি। একটি একটি করে সৈন্যের মৃত্যু হতে থাকলে এক সময় গোটা সৈন্যবাহিনীই ধবংস হয়ে বায়, সে রকম একব্যক্তি ধনবান বলবান হয়ে উঠলে সেটা গোটা সমাজেরই ধনবান বলবান হয়ে ওঠা হয়। রামরাজ্যবাদীরা সর্বত্ত উৎফুল্ল ব্যক্তি বা শ্রেণীর মধ্যে সমন্বর সাধন করে অভ্যুদরম্থী প্রগতিকেই শ্রের মনে করে। শ্রেণী সংগ্রাম একটি কুৎসাম্পেক প্রচার মাত্র। ভালো লোকের মধ্যে শ্রেণীবাদ কোনো প্রভাব বিস্তার করে না।

এখানে মহারাজ অন্যান্য দলের সঙ্গে তাঁর দলের পার্থক্য বোঝাতে গিয়ে বলছেন: '…নিরপেক্ষভাবে সর্বহিতকর রামরাজ্য।'

'রামরাজ্যে বংশান্ক্রমিকভাবে পাওয়া ব্যক্তিগত সম্পত্তি ষোলো আনা স্থরক্ষিত। মার্ক সবাদী ব্যবস্থায় ধর্ম, সম্পত্তি, এমনকি প্রাণেরও প্রকাশ্য অপহরণ হয়ে থাকে। বৈধ সম্পত্তি, উত্তরাধিকার ইত্যাদির কোনো মল্যেই মার্ক সবাদীদের কাছে নেই।'

এইটুকুতেই শেষ নর। ওঁর মতে রামরাক্রাক্রি সমস্ত অর্থ নৈতিক পশ্চাৎপদতারও রামবাণ ওষধি: 'রামরাজ্য প্রণালীতি বকারী, অনাহার প্রভৃতি থাকবে
না। অর্থ নৈতিক সংকটও আসবে না। অর্থ বৈ পণ্য সরবরাহের ক্ষেত্রে, ঘাটতি,
কথনোই দেখা দেবে না।
সমাজতন্ত্র এবং তার মহান্ত্র প্রবিক্তা কাল মার্ক স বলেছেন যে, বেকারী

সমাজতক্ত এবং তার মহাক্ত প্রবিক্তা কার্ল মার্কস বলেছেন যে, বেকারী পর্নজিবাদেরই অনিবার্য ক্রেমিন প্রক্রিবরণ একমাত্ত সমাজতাক্তিক সমাজ ব্যবস্থাতেই সম্ভব। বর্ত্তমানে প্রক্রিবাদের পঠিস্থান আমেরিকাতে বিশলক্ষ্ণ লোক বেকার। ইংলক্তেও এই সংখ্যা কয়েক লক্ষের ওপরে। কর্মরত প্রমিকেরাও ছাঁটাইয়ের ফলে বেকার হয়ে পড়বার আশংকায় সদাই সশংক। অন্যদিকে সাম্যবাদী সমাজে বেকারিজের কোনো প্রশ্নই নেই। বয়ং ওখানে সব সময় চাহিদা অন্সারে শ্রমিক পাওয়া যায় না। তাহলে কি রামরাজ্যে এমন খ্যায়র আবিভবি ঘটবে, প্রকৃতিও যার বাধ্য হবে ? শাক্ষে আছে ভরঘাজ মর্নি প্রয়াগে বসে মুখের কথাটি খসালেন আর সঙ্গে সঙ্গে মহাভারতের সৈন্যবাহিনার এক এক জনের জন্য শ্রেমাত্ত ভোজন সামগ্রী নয় মায় দাস-দাসী পর্যস্ত হাজির হয়ে গেলো। করপাত্রী মহারাজ বোধহয় খ্যায়নের অনুরূপে দিব্যশক্তির দিকে ইঞ্চিত করছেন।

উৎপাদনে যশ্ব ব্যবহৃত হলে বেকারি বাড়ে। করপারী মহারাজ কিন্তু যশ্ব ব্যরকট করার কথা বলতে পারছেন না। কারণ নিজেই এখন পদযারা, গোষান কিংবা একাগাড়ির পরিবর্তে বিমান যারা বেশি পছন্দ করছেন। তাছাড়া দেশের প্রেজিপতিদের মধ্যে কেউ কেউ মোটর গাড়ি কিংবা ইঞ্জিন তৈরির উদ্যোগে হাত লাগিয়েছে, যন্ত ব্যরকটের কথা তুলে সে সব প্রেজিপতি বেচারাদের ঝামেলায়

ফেলার কোনো ইচ্ছেই মহারাজের নেই। তবে খ্ব বিশালাকৃতির যন্ত্র, যা তাঁর ভাষার মহাযন্ত্র তিনি অবশ্যই তার বিরোধী।

'রামরাজাবাদী সহায়ন্দ্র নিমাণে প্রতিবন্ধকতা আরোপের পক্ষে। সরাম-রাজ্যে সর্বাদাই কাজ, মল্যে এবং বিশ্রামের উচিত বণ্টনের কথা বলা হয়েছে।'

#### কমিউনিস্টদের পথ ভ্রান্ত

মহারাজের মতে কমিউনিশ্টরা শ্ধ্ মহাপাপীই নয়, তারা অপরাধী, তারা হত্যাকারী। এ বিষয়ে তিনি এবং আমেরিকান রাজ্য নায়কগণ একমত। ভারত-বর্ষের নানা জায়গায় ছড়িয়ে থাকা আমেরিকান গ্রন্থচর বিভাগের এজেটদের এই তথ্যটা জেনে রাখা অবশাই উচিত এবং সম্ভব হলে অবিলম্বে মহারাজকে বিমানে আমেরিকা ঘ্রিয়ের আনা উচিত। শাস্তে বোধ হয় সময়ে বালা নিষিশ্ব, আকাশ যালা নয়। তাছাড়া আকাশ অখন্ড, অনন্ত, তার আবার ভারতবর্ষই বা কি আর আমেরিকাই বা কি। মহারাজ কমিউনিস্কেরে বন্ধব্যকে সবৈবি মিথ্যা প্রমাণ করতে গিয়ে বলছেন: মার্ক সের ভবিষ্যানীত অন্যায়ী শিলেপাল্লত দেশ ব্টেনে প্রথম বিপ্লব সংঘটিত হওয়া উচিত ছল। কিল্ডু তা সংঘটিত হলো মলেত ক্ষিপ্রধান রাশিয়া এবং চান এবং তি ক্ষকদের নেতৃত্বে। ব্টেন, ফ্রান্স, আমেরিকায় কলকারথানার সংখ্যা বিশ্বেত হওয়া সত্বেও সেথানে শ্রেণী সংগ্রাম বান্তবায়িত হলো না।

কমিউনিস্টরাও জবাবে ক্রেক্টি ধৈর্য ধর্ন, সেখানেও শ্রেণী সংগ্রামের ত্যানল ধিকি ধিকি জনলছে, বি একদিন প্রচণ্ড দাবানলের স্থিটি করবে। তাছাড়া মার্কস একথাও বলেছিলেন যে ইংলণ্ড এবং আর্মেরিকার যে ধরনের সংসদীর ব্যবস্থা প্রচলিত আছে, তার মাধ্যমেও সমাজতশ্বে পেশীছানো সম্ভব।

আর এটা কে না জানে রাশিয়া এবং চানের বিপ্লবে কৃষকদের একটা উল্লেখযোগ্য ভূমিকা ছিল, কিম্তু বিপ্লবের নেভ্ত প্রমিক প্রেণার হাতেই ছিল।

অবশ্য মহারাজ কি করে এটা পছন্দ করতে পারেন যে, 'ধনিক-বণিকদের উচ্ছিন্টে পালিত' শ্রমিকদের এমন সাহস হবে যে তারা তাদের প্রভূদের জমানারই অবসান করে দেবে। সেজনাই তিনি বলছেন: 'কমিউনিস্ট আন্দোলন শ্রম্মার ইয়া ও বিশ্বেষকে মলেধন করেই টিকে আছে।'

'কমিউনিস্টদের জমিদারি প্রথার ওপর আক্রমণ কিংবা প্রাচীন প্রণালীর বিরুম্বাচরণ একথাই প্রমাণ করে যে, যুগ যুগ ধরে প্রতিণ্ঠিত ন্যায় এবং সভ্যের ভিত্তিতে তারা কোনোদিনই তাদের অভীণ্ট লক্ষ্যে পে'ছিতে সক্ষম হবে না।'

'শ্রেণীবাদীদের মিথ্যা প্রচারে শ্রেণীভেদ, শ্রেণীবিধেষ ইত্যাদি বেড়ে চলেছে। প্রকৃত পক্ষে এগ্রনির না আছে কোনো ভিত্তি, না এগ্রনি কোনো সিম্পান্ত।'

কোনো ভিত্তি না থাকা সন্তেও এই আন্দোলন তাঁরই ভাষার 'বেড়ে চলেছে' এটা তো বড়ই আশ্চর্যের কথা। আজ এশিয়া ইউরোপের বড় একটা অংশ এবং প্রথিবীর দ্শো পাঁচিশ কোটি লোকের মধ্যে একশো কোটি লোক এই সমাজ ব্যবস্থার মধ্যে বাস করে। বাকী অর্ধেক প্রথিবীর মালিকদেরও আজ নিদ্রাহীন রাত কাটছে। এ ব্যাপার যদি মহারাজ যুক্তি দিয়ে ব্রুতে না চান তাহলে সে দোষও আমরা কলিযুগের কুপ্রভাবের ঘাড়ে চাপিরে দিতে পারি। মহারাজের 'সত্য' প্রতিষ্ঠার জন্য যদি 'মায়া' অর্থাং মিথ্যার আশ্রন্থ নিতেও হর তাতে তাঁর কোনো দিখা বোধ নেই। সে জন্যই তো উনি নির্থাক কথা ক্রমাগত বলে যেতেও ক্লান্তি বোধ করেন না: 'মার্কাস্বাদে ব্রুণ্ডজীবীদের ভূমিকা নামমান্ত বললেই চলে। ১৯৩৬ সালের আগে কমিউনিস্ট রাশিয়াতে ব্রুণ্ডজীবীদের ভোটের অধিকার ছিল না।'

যিনি জনমত সংগ্রহকে মাথা গোনা বলে বিদ্র্পে করেন, তাঁর আবার কোথার কোন দেশে কার মতাধিকার নেই, তা নিয়ে চিক্সি কেন? তবে করপান্ত্রী মহারাজের অবগতির জন্য জানাই যে, মহারাজ ক্রিদের কথা বলছেন, তাদের ১৯০৬ সালের আগে থেকেই ভোটার তাড়িকার নাম ছিল না, কারণ তাদের বির্দেধ দেশদ্রোহিতার স্থানিদি ভা অভিযোগ ছিল। তবে এ রকম ব্রিধজীবীর সংখ্যা হাজারে একজনও হবে কিন্য ক্রিকিছ।

মহারাজের নিম্নোক্ত ফরমান্তিক মিখ্যা : 'কমে' অক্ষম, অবসরপ্রাপ্ত বৃষ্ধ এবং বৃষ্ধ মাতা পিতার কমিউনিক সমাজে কোনো স্থান নেই।'

কমিউনিস্ট রাশিরার ছাপান বছরের পর প্রত্যেক কম'চারী —শ্রমিক কিংবা ব্রাধিজীবী —সকলেই অবসরকালীন ভাতা (পেন্সন্) পেয়ে থাকে। ভারপরও যদি কেউ কাজ করতে ইচ্ছ্কে থাকে, তার জন্য তারা অতিরিক্ত বেতন পাবার অধিকারী।

করপাত্রী মহারাজ এটাই ঘটনা !

মার্ক প্রবাদীরা বা সমাজবাদীরা কাউকে ঈশ্বর ভক্ত হতে বাধা দের না।
ইংলশ্ডের একজন কমিউনিস্ট সমর্থক পশ্ডিত ব্যক্তি সেথানকার গিজার আর্চ বিশপ ছিলেন। তাঁর কাছে ঈশ্বরবাদ আর মার্ক স্বাদে ভরংকর কোনো বিরোধ
দেখা দের্মান। যে কোনো দেশে ঈশ্বর-আল্লার প্রতি বিশ্বাসী মান্য কমিউনিস্টদের সমর্থক হতে পারে এবং হয়ও। বিশ্বাসের স্বাধীনতা কতদ্রে প্রসারিত
হতে পারে এগ্লি ভারই প্রমান। তবে, যেখানে মার্ক স্বাদী দর্শ নের প্রশন
সেখানে ধর্ম বা ঈশ্বরের কোনো স্থান নেই। কিশ্তু করপাত্রী মহারাজ
মার্ক স্বাদী এবং সমাজবাদীদের একেবারে নিরেট ম্থে মন্ করে বোঝবার
চেন্টা করছেন: ভারতে প্রতি হাজারে ন'শো নিরানন্বই জন সমাজবাদী সাধারণত
শার্মিক এবং ঈশ্বরবাদী হয়ে থাকেন, কিশ্তু মার্ক স্বাদী দৃশ্টিকোণ থেকে এদের

এই অবস্থানকে লাস্ত মনে করা হয়। · · · তাদের মতান,সারে ভূত-প্রেতের কল্পনা এবং ঈশ্বরের কল্পনা একই বস্তু।

'মার্ক'সবাদী এবং ঈশ্বরবাদী এই দ্ইেরের সমশ্বর আদৌ সম্ভব নয়। অন্তত যিনি ঈশ্বরবাদী তাঁকে মার্ক'সবাদ ত্যাগ করতেই হবে।'

করপাত্রী মহারাজের পক্ষে এ রক্ম ভাবাটাই স্বাভাবিক, কারণ তাঁর কাছে বিণকরাজ আর রামরাজ সমার্থক। আজকের পরিস্থিতিতে যদি তিনি রাজা হতেন, তাহলে একমাত্র ধনিক-বণিকেরাই সাচ্চা ঈশ্বন ভক্ত, এবং তাঁর আশীবদি লাভের একমাত্র অধিকারী, একথা অবশ্যই ঘোষণা ক্রি দিতেন।

## চার

# দাস, শূদ্ৰ, স্ত্ৰী

### দাসপ্রথার সমর্থন

রামরাজ্য আজকের বিষয় নয়। এটা আদিম কালীন বিষয়। ভারতে এর সমাপ্তি ঘটেছে ইংরেজদের দারা ১৮৩৪ খ্স্টান্দে। অর্থাৎ এই ব্যবস্থার (দাসপ্রথা) উচ্ছেদ ঘটেছে মাত্র সওয়াশো বছর আগে। ধর্মপ্রাণ হিন্দ্রাণ্ট্র নেপালে এই প্রথার অন্ত হয়েছে চৌত্রিশ বছরও হয়িন। কিন্তু করপাত্রী মহারাজ দাসপ্রথাকে আজও বেদ এবং ধর্মশাস্ত্র সম্মত মনে করেন: 'য়িষ অরস্তু ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকার স্বীকার করতেন।…দাসত্বকে প্রাকৃতিক, নৈতিক এবং প্রয়োজনীয়— এই ত্রিবিধ দ্ভিটকোণ থেকেই তিনি উচিত বলে বিধান দিয়েছেন। শ্র্ব্ এই নয়, করপাত্রী মহারাজের মতে দাসপ্রথা অভিশাপ নয়, বয়ং এটা সমাজের পক্ষেব্রদান স্বর্গ ছিল।'

'দাসপ্রথাকে যতই নিরথ'ক, অস্বাভাবিক জির মুর্খ'তাপুর্ণ'ই বলা হোক না কেন, কিশ্তু কোনো না কোনো রুপে প্রস্তু প্রথা আজও বর্ত'মান আছে এবং থাকবে। কেনা জানে সোভিয়েত ইউনিয়নে সরকার বিরোধীদের সঙ্গে দাসদের চেয়েও নিকৃত্ট ব্যবহার করা হয়।

'আজকের গণতন্ত্র, প্রস্নাত্র কর্মিশিকা দু,'হাজার বছর আগের অশোকের রাজত্বে স্থা সম্দিধ এখনকার তুলনির অনেক বেশি ছিল। সেই রাজত্বে প্রত্যেকে নিজেকে স্থা এবং সম্দিধশালী মনে করত। পাঁচ হাজার বছর আগের মহাভারতের বৃধিষ্ঠিরের শাসন ধর্মারাজ্য ছিল। লক্ষ বছর আগের রামরাজ্যের সঙ্গে তুলনা করার মতো কোনো শাসন ব্যবস্থা না কোনোকালে ছিল, না বত্র্মানে আছে এবং ভাবিষাতেও হ্বার সম্ভাবনা ক্ষাণ।'

১৮৩৪ সালের আগে এদেশে দাসপ্রথা চাল, ছিল। দাসপ্রথার স্ত্রী-প্রেষ্থ সকলেই জম্তু জানোরারের মতো বিক্লিড হতো, যার প্রমাণ আজ থেকে সাতশো বছর আগের গ্রেজাটের এক দাসী বিক্লর-পত্ত থেকে পাওয়া যাবে।

### দাসী বিক্রম্ব-পত্ত

সম্বং ১২৮৮ (১২০১ খঃ) বৈশাধ স্থদী ১৫ বৃহস্পতিবার। আজ এখানে (অর্নাহল-পাটন) সমস্ত নৃপতি স্থলভ গ্রে সম্পন্ন পরম ভট্টারক---শ্রীমান ভীমদেবের মঙ্গলবিজয়ন্তিত রাজ্যে দাসী বিক্তম-পত্ত লিখিত হইতেছে। ধথা: বাবা প্রতাপসিংহ কর্তৃক আনীত গৌরবণা, ষোড়শ বধীয়া পন্তী নামী দাসী মস্তকে তৃণ ধারণপর্বেক নগরের পদপ্রম্খদের জ্ঞাতসারে রাজপথের সংযোগস্থলে বিক্রিত হয়েছে। ক্রেতা আসধর, গ্রের দাসী কর্ম সম্পাদনের নিমিত্ত শ্রীপ্রতাপ সিংহকে পাঁচশত চার দাম (দ্রম্য) মূল্য দিয়ে পন্তী নাম্মী দাসীকে সমস্ত নগরীর চতুর্ববের পণ্যপ্রম্খদের জ্ঞাতসারে ক্রয় করিয়াছে।

'অতঃপর এই দাসী ভার ফ্রেভার গ্রেহে যাবর্ড'র গ্রেছালী কর্ম' যথা ভরকারি কাটা, মশলা পেষা ঘর ও গৃহে প্রাঙ্গণ ধোয়া, পরিংকার করা, ইশ্বন সংগ্রহ করা, জল তোলা, মল-মূর পরিকার করা, ইত্যাদি ইত্যাদি। উপরক্ত গৃহেপালিত গো-মহিষ-ছাগ দোহন করা, দাধ মন্থন করা, ক্ষেতে খামারে আহার্য পানীয় পৌছানো, গবাদি পশ্বর খাদ্য সংগ্রহ করা, স্থতা কর্তন ও বয়ন, এবং গ্রেহর অভ্যন্তরের ও বাহিরের আরো নানাবিধ কার্য নির্দিধায় করিতে বাধ্য থাকিবে। এই সমস্ত কম' সম্পাদনের বিনিময়ে ক্রেতার আর্থিক সর্গতি এবং দেশ কালের বিচারান যায়ী দাসীকে ফ্রেডা আহার ও বন্দ্র তার চাহিবার পরেবিই প্রদান করিবে। যদি এই দাসী ক্রেতার গ্রহে কর্ম'রত তুরেছায়; ভাহার পিতা, লাতা ও পতির প্ররোচনার এমন কোনো কার্য ক্রেটিইটিতে ক্রেতা ক্ষতিগ্রস্ত হয়, আরশ্ব কার্য বিনণ্ট হয়, তাহা হইলে ক্রেতা দ্বিটাকে বশ্বন, তাড়ন, প্রহার ইত্যাদি নিণ্টুর পশ্বতি প্রয়োগ করে, এই পত্তে ক্রিলিত কর্মসমূহ করতে বাধ্য করিবে। প্রয়োজনে দাসীর কেশ আকর্ষণ করে সদাঘাত, যণ্ঠীর আঘাত ইত্যাদি প্রয়োগ করার অধিকার ক্রেতার থাকিবে উপরোক্ত শান্তির ফলে যদি দাসীটির মৃত্যু হয়, তাহলে চতুর্বপের স্কৃতিক অন্থাবন করিতে হইবে যে তাঁর প্রভূ নিদেষি, শাসীর ক্ম'ফলই তার মৃষ্ট্রিক কারণ। অতএব মৃত্যু জনিত স্পর্শ দোষ ক্ষালনের জন্য স্ত্রী, পত্তে, পোঁত সমেত প্রভুর গঙ্গাস্নান বিধেয়। যদি কোনো কারণে দাসী জলে ভুবে কিংবা বিষ ভক্ষণে প্রাণ বিসর্জন দেয় তাহলেও নগরীর পঞ্চ-প্রমূখদের যেন বিদিত থাকে যে প্রভু নিদেষি, দাস্টিট তার প্রেজিমে কৃত কর্মের ফল ভোগ করিয়াছে। এক্ষেত্রেও প্রভুর জন্য সপরিবারে গঙ্গাস্নানের বিধান দেওরা হইল। এই বিক্রয়পতে লিখিত কর্তব্য-কর্ম পালন করানোর জন্য রক্ষপাল (পুর্লিশ) এবং নগরবাসীরা সাক্ষী। এই বিষয়ে রাণা প্রতাপসিংহ এবং চারজন রক্ষপাল তাদের নামান, সারে নিজ হস্তে লিখিতভাবে মত প্রদান করিয়াছেন। এই বিক্রয়পত্র উভয় পক্ষের প্রাথিত লিপিকারের দারা লিখিত।'

দাসপ্রথার ঘ্ণারপে আমরা পন্তী নাম্মী দাসীটির বিক্রব্ধ-পত্তে দেখলাম। কিন্তু মহারাজ এই ঘ্ণা প্রথারও কত মনোমোহন চিত্র উপস্থিত করতে প্রবাসী:

'দাসপ্রথার য্গেও, দাস যদি কর্ম<sup>'ক্ষম</sup> না থাকত তাহলেও প্রভুর গ্রেহ আত্মীয়ের মতো বাস করত।'

'বস্তুত তথন দাসেরা নামেমার্টই দাস ছিল, প্রকৃতপক্ষে তারা ছিল পরিবারের

একজন। সেজন্য গৃহকতা সর্বাহ্যে এদের আহার বস্তের সংস্থান করতেন, তারপর নিজের।

দাসপ্রথা যে আর কোনোদিনই ফিরে আসবে না, এই সত্যটা বোধহর করপারী মহারাজের ঐশ্বরিক জ্ঞানেও ধরা পড়েছে। তব্ও বিকালজ্ঞ মহাপ্রের্যদের অলাস্ত শাস্তের সমর্থন করে যাওয়াটা তাঁর কর্তব্যের মধ্যে পড়ে, তিনিও সেকর্তব্য পালন করে চলেছেন।

## শুক্ত নীচ

বিধির বিধানেই প্রথিবীতে তথাকথিত শ্দ্রেরও আগমন ঘটেছে। প্রেছিশের কর্মফলের কারণেই তার এই জন্ম। বোধহয় তাদের শরীরে সেই বস্তু বা পরমাণ্রনেই যা রান্ধণের শরীরে কিংবা করপাত্তী মহারাজের শরীরে বর্তমান। এরা সেই বস্তু বা পরমাণ্যতে নিমিতি যা দিয়ে এদের স্থিতিকতাও নিমিত।

'শদ্রে ইত্যাদি জাতির মধ্যে যে ধরনের বা মানুর পরমাণ্ বর্তমান, তার পরিবতে যদি রামণ জাতারশ্ভক কর্মবিশিণ্ট প্রক্রীন সমিবিণ্ট থাকত তাহলেই তার আকৃতি এবং ব্যবহার রামণের মতো হত্যে

'যজ্ঞে শক্তেদের সেবাকমে' নিয**়ন্ত কল্পেকিং সেই সেবা গ্রহণ করে** — **রাম্বণকে** -যাজনের অধিকার দিয়ে সকলের মধ্যে ক্রিন্সবয় সাধন করা হয়েছে।'

সত্যি অপরে সমন্বয় । ক্রিবর ভাগে কপদ ক · · আর ব্রান্ধণের ভাগে— বিহি ষি রজতং ন দেয়ম বিশি — হে যজমান যজে রুপো দিও না। দিলে সোনাই দিও।

করপারী মহারাজ বলতে চাইছেন, জন্মের মধ্যেই রাশ্বণছ নিহিত। তার প্রে কর্মাফল বলবান হওয়ার ফলেই তার রাশ্বণীর গভে জন্ম হয়। কৃষ্ণ সপের্বর মতো বাহ্যত কারো রাশ্বণত্ব প্রকাশ না পেলেও —তার মধ্যে রাশ্বণের সমস্ত গুলাবলীই নিহিত থাকে।

'···রান্ধণ ইত্যাদির বাহ্য প্রভেদ সাকার না হলেও শাস্ত্র প্রমাণিত বিভিন্ন গ্রন-ধর্ম', রক্তের পার্থক্যের কারণেই ফুটে ওঠে, এটা অনিবার্ম'।'

মহাভাষ্যকার পতঞ্জলি কপিল পিঙ্গল কেশ (ইংরেজদের মতো শ্বেত এবং তামাটে রঙের চুল ) যাদের আছে তাদেরই ব্রাহ্মণ বলেছেন। আজকের কোনো ব্রাহ্মণই, ব্রাহ্মণত্বের এই সংজ্ঞা মেনে নেবে না। বস্তৃত যাদের গায়ের রঙ কালো অথচ নিজেদের আর্য বলে পরিচয় দেয়, তাদের শরীরে অবশ্যই প্রাচীন নিষাদ রঙের মিশ্রণ আছে। তবে এই বৈজ্ঞানিক সত্য করপানী মহারাজ মানতে বাধ্য নন। এ সমস্ত তাঁর ভাষায় নিবেধি আধ্ননিক ঐতিহাসিকদের জন্য তোলা থাক।

রঙের ব্যাপারটাকে ধামা চাপা দিয়ে বর্ণ বিষয়ে তাঁর বন্তব্য : 'শভে-অশভে কমের ফলেই ব্রাহ্মণ, ক্ষরিয় ইত্যাদি উচ্চ জাতির মধ্যে জন্ম হয়।'

'বৈদিকদের মতে ব্রাহ্মণ ইত্যাদি জাতি, বৃক্ষ ইত্যাদির মতোই প্রত্যক্ষ এবং সিম্ব।'

প্রত্যক্ষ সিন্ধ বলাটা ভুল হবে ধর্মাবতার। যদি একই ধাঁচের পোশাক পরা তথাকথিত শুদ্র এবং ব্রাহ্মণদের ঘরের শিক্ষিত ছেলেদের পাশাপাশি দাঁড় করানো যার, তাহলে আপনার মতো ঐশ্বরিক জ্ঞান সম্পন্ন মহাপ্রের্যও তাদের মধ্যে কে রান্ধণ আর কে অব্রান্ধণ তা আলাদা করতে পারবেন না।

র্যাদ কিছু,ক্ষণের জন্য আমরা মেনেও নিই যে, কমে'র বিভিন্নতার কারণেই বিভিন্ন বর্ণে মান,ষের জম্ম হয়ে থাকে, কিন্তু কর্ম সম্পকীয় নিণয়গ্নলি অর্থাৎ 'কোন কমে'র ফলে কোন যোনিতে জন্ম' এগালি কে ঠিক করে? উত্তরে মহারাজ বলছেন: 'মহাত্মা, আপ্তকাম, নিরাশক্ত মহবি'গণ পরম স্ক্রেম ঐশ্বরিক দ্বণ্টি এবং অপৌর্ষেয় বেদ ইত্যাদি শাস্তের সহায়তায় কর্মের নির্ণয় করে থাকেন।

অর্থাৎ শদ্রেদের ভাগ্যের বিচার ঋষিদের দ্বারা ক্র্ম বিভাজন নীতি মারফং করে ফেলা হয়েছে। অতঃপর তাদের কি আচার ক্রিচরণ হওয়া উচিত, সমাজে তাদের সঠিক স্থান ইত্যাদি সম্বশ্ধে মহারাজ জাদিকছেন : ' বর্ণান, সারে জীবিকা নিদি'ণ্ট হয়ে থাকে।'

দিন্দি হয়ে থাকে।'
'প্রাচীন ভারতে শদ্রদের বিদ্যাদ্ধিক সন্যায় ছিল।'
করপাত্রী মহারাজদের মতো ক্ষেত্রিড প্রতাপশালী ব্রা**মণ**দের জন্যই আজকাল-কার দলিত শোষিত সম্প্রদায়ক্তি আওয়াজ তুলেছে 'রাম্বন, ছত্ত্বী, (ক্ষতিয়) লালা এই তিনের মুখ কালা; একের চাই দেশ নিকালা অথণি কালাম্থ বাম্ন, ছত্তী, नानाएमत निर्वाभन हारे। এর মধ্যে नानाएमत नामछ रंगायकएमत मरनत भक्त कर्ष प्रथम इस्तरह । किँकु यीन लाला वलरा काम्रश्नानत रवाकारना इस थारक, তাছলে বলতে হয় যে বহু কটুর ব্রাহ্মণ এই কায়স্থদেরও শদ্রে বলৈই জ্ঞান করে। করপাত্রী মহারাজ আজকাল প্রায়শঃ শদ্রেরাজ শব্দটি ব্যবহার করে থাকেন। বোধহয় এই শব্দটি বর্তমান উত্তরপ্রদেশের শাসনের কর্ণধারকে লক্ষ্য করেই ব্যবহাত হচ্ছে। প্রসঙ্গত এই শাসকপ্রধান জাতিতে কামস্থ সম্প্রদায়ের। তবে বর্তমানে অধিকার বঞ্চিত শোষিতদের সারিতে করপান্ত্রী মহারাজ বণিতি বর্ণাশ্রম প্রথা ঘোষিত সম্প্রদায়গ্রনিই একমাত্র দাঁড়িয়ে নেই। শোষিত মানুষ, তা সে যে কোনো বর্ণ বা সম্প্রদায়েরই হোক না কেন, সে বৃহত্তর শোষিত সমাজেরই একটা অঙ্গ, এবং এই সমাজের হিত-অহিতের সঙ্গেই তাদের ভাগ্যও জড়িত। যদি কর-পারী মহারাজের রামরাজ্য সাত্য কোনোদিন প্রতিষ্ঠিত হয় : তাহলে সেই সমাজে শরেদের শ্বেমার সেবা করার অধিকার থাকবে। তারা বাসন মাজবে, কাঠ কাটবে, শোচাগার পরিকার করবে আর প্রভুদের যা উচ্ছিণ্ট জুটবে তাই আধ-গেটা খেরে দিন কাটাবে। তাদের শিক্ষার কোনো অধিকার থাকবে না।

भिका ना পেলে कार्यस्त का<del>र्यस्थर</del> थाक ना, कार्यं कलमरे कार्यस्पत श्रयान অন্ত। শিক্ষার অধিকার না থাকলে বাব, জগজীবন রাম কোনোদিন কেন্দ্রের মন্ত্রী হতে পারতেন ? করপাত্রী মহারাজের রামরাজ্যে যা নিষিশ্ব কলিযুগে সেটাই প্রথা। আজ হাজার হাজার ব্রাহ্মণ সন্তান চাকরী না পেয়ে নিজেদের ভাগ্যকে দোষারোপ করছে, কেন তাদের জন্ম তথাকথিত অস্তাজ শ্রেণীতে হলো না, তাহলে তারা অন্তত সংরক্ষিত কোটার চাকরী পেতে পারত। আজ শদ্রের সঙ্গে রান্ধণ মিলেমিশে একাকার হয়ে গেছে। করপাতী মহারাজের সম্প্রদারের অনেক পংক্তি রামণ'ও আজকাল অচ্ছ্রংদের রস্ট্রে ঘরে নিজেদের উপস্থিতির জানান দিচ্ছেন। অবশ্য এদের গোঁড়া ব্রাহ্মণদের মতো অত খাদ্যাখাদ্য বিচার নেই। একটা প্রবাদ প্রচলিত আছে যে, সেই বাড়ি পংক্তি ব্রা**ন্ধ**ণের হতেই পারে না যার সামনে এবং পেছনে কিছু মাংসের হাড়-গোড় পড়ে থাকতে দেখা না বায়। যদিও ব্রাহ্মণ শন্দ্রের মধ্যে বিবাহ সম্বশ্ধ তেমন ব্যাপকভাবে চাল, হুর্নন, কারণ প্রাচীন কালে ব্রাহ্মণেরা অর্বাশিষ্ট তিনটি বর্ণ প্রেক্টেই কন্যা ঘরে আনতেন কিম্পু নিজেদের ঘরের কন্যা সমবণে ই দিতেন। স্ক্রীসর মর্নার সম্পত্ত মহাভারত রচরিতা ব্যাস ছিলেন মাছধরা জেলেনীর স্থাতিত। বোধহর সেজন্যই তার গারের রঙ ছিল কালো। বর্তমানে কলিষ্ট্রাপ অনুলোম প্রতিলোম উভর বিবাহ প্রথারই পথ খালে দিয়েছে ৷ হয়ত ক্রিটি এখন দ্ব একজন পথিকের চলাচল, কিন্তু সময় আসছে, যেদিন রাটি ক্রিটি কিন্যা ) কোনো বিশেষ সম্প্রদারের মধ্যে সামাবত্ধ থাকবে না, সুষ্ঠে জিনাচের বত্ধন ভেঙে চুরমার হয়ে যাবে।

### ন্ত্ৰী পরভন্ত

তা তিনি চিকালদশী মহাপর্র্বই হোন অথবা কোনো তপঃপতে মহাঋষি, সকলেরই জন্ম কিন্তু নারীর গভে । অথচ ওই সমস্ত মহাপ্রেবেরা নারীর কোনো স্বাধীনতা নেই বলেই ফতোরা জারি করেছেন। করপাতা মহারাজ ওই ফতোরাকে বিধির বিধান মনে করে বসে আছেন: 'অনাদি কাল থেকে বেদাদি শাস্তান্সারে নারীরা সর্বদাই পরতন্ত্রী থাকে এবং পাতিব্রত্য ধর্ম পালন করে।'

'এখনও দেখা যায় যে সংসারে কন্যা কুমারী অবস্থায় পিতা কিংবা প্রাতাদের পূর্ণ নিরম্প্রণে থাকে। নয় দশ বছর বয়সে তাদের বিবাহ হয়। শ্বশরে বাড়িতে অবরোধের মধ্যে বাস করে। শ্বশরে ভাসরুরের সঙ্গে বাক্যালাপ নিষিষ্ধ। ঘরের ভেতরেও অবগর্মঠনের আড়ালেই নিজেকে রাখে। যেখানে অবগ্রেঠন প্রথার চল নেই, সেখানেও দ্ভিট সংবরণের জন্য কোনো আড়াল থাকে। সঙ্গে কোনো কুট্নিনী ছাড়া বাড়ির বাইরে ষাওয়া নিষিষ্ধ। বাইরের কোনো ব্যক্তির সঙ্গে কথা বলা এক অসম্ভব ব্যাপার। এ রকম অবস্থার দ্বা-স্বাধীনতার কথা বলা অর্থাহীন। এ রকম অবস্থায় কোনো আড়ার হলেও

হয়ে যেতে পারে। কিম্তু অন্য সম্প্রদায়ের সঙ্গে সম্পর্ক, অসম্ভব। ঋতুমতী হবার পর মেয়েদের মনে নানা ধরনের বিকার আসতে পারে, যার ফলে তার মন অন্য কারো প্রতি আকৃষ্ট হয়ে পড়তে পারে। সেজন্য কন্যা রজঃশ্বলা হবার আগেই তার বিবাহ দেওয়াই প্রথা। পাতিব্রত্য ধর্মের পালন, বৈধব্য পালন, সতী ধর্মের প্রচারে সতত যাদের দ্ভিট,…সেই সমস্ত নারী, বিশেষত প্রাচীন কুলাঙ্গনাদের শন্পতার প্রতি অবিশ্বাসের কোনো কারণ নেই । · · পাঞ্জাবী, মৈথিকী বাঙালী, দ্রাবিড় ব্রাশ্বনদের রঙ আকৃতিতে ভিন্নতা থাকলেও ব্রাশ্বনত্ব সমানই থাকে।'

किंभन भिन्नन दिन दान्नगरनंत्र मर्था काजन-कारना हून कि करत हरन धन ध्वत व्याश्या कौर्वावन्त्राविन्ता वर्तन थारकन, रकारना धक भूतः स्व निषान बरस्त्र সংমিশ্রণ ঘটে ছিল। দাসজের যুগে তো মহারাজের মতে নিষাদ বংশোস্ভূত ন্দাস রাহ্মণ প্রভুর পরিবারে আত্মীয়ের মতোই বাস করত ।

করপাত্রী মহারাজ মেরেদের অস্থাবর সম্পত্তির স্থার্ডিরিক্ত কিছ; মনে করেন না। তাই তাঁর বন্ধব্য: 'কন্যার ওপরে তার মুক্তিশরই অধিকার থাকে। বাবা তাকে যার হাতে তুলে দেন, সেই তার প্রামৃী 🥑

'রামরাজ্য প্রণালীতে বালিকা অবস্থান্তিই মৈয়েদের বিবাহ হবে। পরে ষের

কাজ বাইরে, মেরেদের কাজ গ্রের ক্রিক্তরে।' হতচ্ছাড়া কলিয়াগ যেভাবে মেরেদের স্বাধীনতার জন্য প্রলা্থ করে চলেছে, ভাতে মহারাজ ষংপরোনাহিক্তিব : 'স্বাধীনতা, আত্ম নির্ণরের অধিকার, ইত্যাদি মনোমোহক কথ্যিকতিরি ধ্য়েজাল বিস্তার করে, মেয়েদের পথভ্রুণী করে তাদের নিজের শিকারে পরিণত করে এবং পরে তাকে মজনুরি অথবা পতিতাবৃত্তি করতে বাধ্য করে। তাদের অসহায় অবস্থায় ফেলে যাওয়ার মতো ঘোর অন্যায় কাজ আজকাল প্রায়শই ঘটছে। মানবজীবন, এবং গ্রাঙ্গণ উভয়কে আক্ষরিক অর্থে মাঙ্গলিক করে তুলতে একমাত্র মেয়েরাই পারে। এর ওপর তাদের মাথায় व्यावात छेलार्क्ष त्नत रवाका ना हालातारे छाटना ।'

'সমাজবাদী এবং সমণ্টিবাদী সমাজ ব্যবস্থায় মেয়েরা হয় শ্রমজীবিনী নয়তো উৎপাদনের সামগ্রী হিসেবে বিবেচিত হয়। তাদের কেবল পরে,ষের ভোগ তুডির সামগ্রী মনে করা হয় না · · রামরাজ্য প্রণালীতে মেয়েরা হবে গ্হলক্ষ্মী।

'তাদের কলে কারথানায় মঞ্জ্বরি করতে যেতে হবে না।…মার্কসবাদে মেরেদের জন্য সরকারী গোলামি অথবা সরকারী মজুরনি হওয়াই নিদি ছি। মেরেদের শ্বশ্র শাশ্ঞী, স্বামী প্রের সেবার নিজেকে নিরোজিত করা বা সন্তান লালন পালনে ব্রতী হওয়া, মার্কসবাদীদের চোখে অসহ্য।

করপত্রী মহারাজ মনে হয় একচক্ষ্য ব্যক্তি। তাঁর কি জানা নেই যে এ-দেশের নশ্বই ভাগ মেয়ে অবরোধে বা পর্দার আড়ালে থাকতে পারে না। তাদের

ধরের এবং বাইরের দ:্র-জান্নগার কাজই করতে হয়। আঞ্চকাল কেবল শ্রেরে বরের মেয়েরাই নর, করপাত্রী মহারাজের মতো রান্ধণ ক্ষতিমদের ঘরের মেয়েদেরও বাইরে বের হতেই হচ্ছে। মেয়েদের জন্য আবার যদি পরদা প্রথা চাল, করতে হয়, তাহলে প্রত্যেক বাড়িতেই হারেমের মতো আলাদা করে রনিবাস বা মেল্লে মহল তৈরির ব্যবস্থা করতে হবে। আর এটা তাদের পক্ষেই করা সম্ভব যাদের আর প্রচুর, বাসগ্রের আরতনও বিশাল। বম্তুত একুমাত্র সমাজবাদী সমাজেই মেয়েদের উৎপাদন সামগ্রী বলে বিবেচনা করা হয় এটি প্রাচীন সমাজেও কিন্তু মেয়েদের উৎপাদন সামগ্রাই মনে করা হত্তে পরিবার প্রতিপালন করার বিরোধিতা কেউ করে না। তবে ওই দাহিত্তে স্বটাই মেয়েদের ঘাড়ে চাপানো-টাও ঠিক নর । প্রেষদেরও এতে সাম্যুক্তির উচিত । 'বশর-শাশ্ড়ী রাজন্বের সাম্রাজ্ঞী' বলে তাদের আর তুণ্ট রাজ্বিসবে না । মেরেদের স্থান সমাজে প্রেষ-দের সঙ্গে এবং সমান মর্যাদার তির অর্থ অবশ্য এই নম্ন যে, শার্নারিকভাবে মেয়েরা যে কাজের উপয ব্রান্থতে গার্গা, মদালসা, দীলাবতীর মতো মহিলারা প্রেরের চেয়ে কোনো अश्रम थारो। हिल्लन ना। याख्ववन्का भागी कि **एर्क्ट हा**तारा ना श्रम्स माथा কেটে নেবার হুর্মাক দিয়েছিলেন। 'মেয়েরা স্বাধিকারের যোগ্য নয়' প্রানো প্রিথ পত্তের এ সমস্ত প্রলাপোত্তি মহারাজের কুপাধন্য অজীর্ণ ব্রণিধর শেঠ-বণিকের দলই একমাত্ত শনেতে রাজী থাকতে পরে। দেশীর রাজা মহারাজাদের পরবর্তী প্রজন্ম তাদের রনিবাসের অস.্ব'ম্পশ্যাদের থোলা আকাশের নিচে এনে ফেলেছে, এ অবস্থার চামচিকেদের মূখ লুকোবার মতো অস্থক্পেরও অভাব प्तथा प्रदिव ।

# পাঁচ

# ৰিবৰ্তনবাদ-ধৰ্ম-ঈশ্বর-আত্মা

করপাচী মহারাজ দ্প্টী সম্ন্যাসী, শংকরাচার্যের অবৈত বেদান্তই তাঁর সিম্পান্ত হওয়া উচিত। কিন্তু তাঁর পর্নথিটি পড়লে মনে হয় যে এক ধরনের স্থাবিধাবাদী বন্তব্যই তাঁর সিন্ধান্ত। তাই তিনি দিগন্ত-প্রসারিত বেদান্তের সিন্ধান্তগ্রনিকে পোঁটলাতন্ত্রের সেবার নিয়োজিত করতে উৎসাহী। তিনি বলেছেন যে, যদিও শংকরের মায়াবাদ বৌন্ধ বিজ্ঞানবাদ থেকে উণ্ভূত। কিন্তু তা সন্ভব হয়েছে তার নিজস্ব বন্তব্যের দঢ়ে অংশকে দরেে সরিয়ে রেখে। মায়াবাদে জগতের সত্যতার অপলাপ করা হয়েছে। জগৎ, বস্তুত তিনকালে কোনো কিছ;ই নয়, সবই মায়া, ষেমন রজ্জতে সপ্রত্মা, তেমনি রন্ধে জগৎ লম। শেঠ-বণিকের দলও ভ্রম মাত্র । তাহলে তাদের নিয়ে মহারাজের কেন এত মাথাবাথা। তিনি অবশ্য বলতে পারেন —সমস্ত ভারতীয় দর্শন জগুংকৈ মায়া বলে মনে করে না, এবং তাদের পক্ষ থেকেই আমি বিবর্তনবাদেক উন এবং দশ্বর ও আত্মাকে প্রতিষ্ঠিত করতে সচেণ্ট হচ্ছি। এবার তার প্রদেশ্ত ধর্ণভর দিকে একটু দ্বিট-পাত করা যাক।

বিবর্তনবাদ

মার্ক সবাদ বস্তুবাদী দশ্বিষ্ঠি এখানে বস্তুকেই সমস্ত কিছুর কারণ বলে ধরা

र्श, आत এই नामानिक निर्णिए कात्ना अठल, विकासकीन शत्रान् नम्न वतः তা দেশ ও কালে অত্যন্ত সচল, গতিশীল এবং ক্ষণিক। বস্তুর নিজস্ব গতিই চ্চ্যাৎ এবং জগতের প্রতিটি বস্তর উদ্ভব ও বিবর্ত নের কারণ। এর জন্য আর कात्ना कारत्वत्र श्रद्धांकन रह ना । धत वित्र त्य भरातात्कत वस्त्र :

'জড় পদার্থা থেকেই সমস্ত বস্তু উল্ভব, এমন কথা বলা যায় না। সাংখ্য-বাদারাও সুভিট প্রপঞ্চক স্বতশ্ব, ব্যাপক, অসঙ্গ চেতন, আত্মা এবং প্রকৃতির সমশ্বরের মাধ্যমে ব্যাখ্যা করেন। এ-প্রসঙ্গে সাংখ্যবাদীদের 'পঙ্গ-অন্ধ-ন্যার' যেমন পঙ্গই চলতে পারে না, আর অন্ধ দেখতে পার বা । যদি দুইজনে মিল হয় তাহলে পঙ্গুকে কাঁধে নিয়ে অন্ধ পথ চলতে পারে, আর পঙ্গু পথের দিশা দেখাতে পারে। এভাবে অন্থের পা এবং পঙ্গরে চোখের সাহাযো 'গমন' প্রক্রিয়াটি সম্পন্ন হয়। সে রকমই অন্ধ-তুল্য অচেতন প্রকৃতি আর পঙ্গ-তুল্য গতি-শক্তি রহিত চেতন পরেষ এই দুইয়ের সমস্বয়েই চলছে স্থিট প্রপণ। ব্যবহারিক জীবনে দেখা যায়, অচেতন রথ ইত্যাদির ধর্ম চেতন অশ্বের ওপরেই নিভ'রশীল, যান্ত্রিক গতির মালে থাকে সংযোজক। কতকগালি সামগ্রীর সমাহার কথনও কর্তা হতে পারে না। সংঘাত বা বস্তু-স্মাহার মাত্র কর্তা হতে পারে না।

বেদান্তে কাজ না হওয়ায় মহারাজ সাংখ্যের শরণাপন্ন হয়েছেন। সাংখ্যের চেতন প্র্য এক চেতন নয় বরং অমন্ত চেতন। যখন প্র্যের মধ্যে ক্রিয়ার কোনো শক্তিই থাকে না, তখন এ ধরনের ঠুঁটো (স্থান্) প্র্যুষ দারা প্রকৃতিতে কোনো গতি আসতে পারে কি? ঘোড়া যদি খোঁড়া হয়, তাছলে তাকে দিয়ে কি রথ টানার কাজ চলে? নিজ্রিয় প্র্যুষ প্রুষ্ঠির বিবর্তনের পক্ষে একেবারেই অপ্রয়েজনীয়। প্রকৃতিতে যদি সতিয় গতি থেকে থাকে, যেমন সাংখ্যবাদীয়া মেনে থাকেন, তাছলে তার কার্য করার জন্য অন্য কারো আবশ্যকতা নেই। একচিত বহু সামগ্রীর মতো অনেকগ্রিল কারণের একচিত হওয়াটাই কারণে পরিণত হয়। বোদ্ধদর্শন একে স্থানরভাবে ব্যাখ্যা করেছে: 'এক চৈকমেক-মেকস্মাত সামগ্রমা সর্ব স্ভবঃ'। (প্রমাণবাতিক )

এক রঞ্জের দ্বারা কোনো কিছ্ সূতি হতে পারে না, সমস্ত কার্যই কারণসামগ্রীর দ্বারাই উৎপল্ল হয়। আবশ্যক কারণের সমাবেশে যদি একটি তুচ্ছাতিতুচ্ছ কারণেরও অভাব থাকে তাহলে কার্য কর্মের স্থাত হতে পারে না। জগতে
এমন একটি দ্টান্তও নেই যেখানে শুরুষ্ট মার্র কারণ কার্য উৎপল্ল করছে।
একটি ঘট নির্মাণে কেবল কুম্ভকার করেও নয়, মাটিও নয়। ঘটটি স্ভির জন্য
প্রয়োজন হয়েছে আরও অনের কারণের একত্রিত হওয়ার, যেমন, কুম্ভকারের
চাকা, লাঠি, জল, কাটবার স্থাতে ইত্যাদি ইত্যাদি। করপারী মহারাজের দর্শনে
তো কেবল পঙ্গুকেই ব্যুষ্টা যাচেছ, অন্ধ এখানে মায়া মার। সেজন্যই তিনি
এখানে পঙ্গু-অন্ধ্রমান্ত প্রয়োগ করতে পারেন না।

গতি এবং ক্ষণে কিলে আমলে পরিবর্তন বিশ্বের সার্বিক নিয়ম। এর ফলে দেশ-কালের অব্যক্ত গতি ব্যক্ত হয় আবার ব্যক্ত গতি রপোজরিত হয় অব্যক্ত। জীবনের বিবর্তন তত্ত্ব এর ছারাই সম্মির্থিত হয়। বিবর্তনবাদ কোনো উর্বর মিস্তিকের কল্পনা নয়, না কোনো নেশাখোরের চম্ভ্রুটানার নল। প্রথিবীর দেহের অবশিষ্ট অবশেষ এবং গভবিস্থায় অব্যাহত প্রগতির মধ্য দিয়ে বিবর্তনিবাদ প্রমাণিত। মে, ১৯৬৮ 'গ্রিপথগা'তে অধ্যাপক জেন বিন এসন হ্যালডেনের একটি স্কুদর প্রক্ষে আছে, অধ্যাপক হ্যালডেন বিশ্বের শ্রেষ্ঠ জাবিবজ্ঞানাদের অন্যতম বলে ক্বাকৃত। তিনি লিখেছেন: 'প্রাচীন ভারতীয় তাত্ত্বিকগণ পরিণাম বা পরিবর্তনের সিম্পান্তে উপনীত হয়েছিলেন, কিম্তু বিবর্তন সম্বন্ধে আধ্যুনিক সিম্পান্ত তা থেকে ভিল্ল। সর্বপ্রথম ফরাসী দেশের লেমার্কই এই সিম্পান্ত প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। কিম্তু এই সিম্পান্তের প্রতি জীববিজ্ঞানীদের আন্থা উৎপাদনের কৃতিত্ব ভারউইনের। ভারউইন এই বিবর্তনে তত্ত্বের বৈজ্ঞানিক রপে ব্যাখ্যা করেন। বর্তমানে আমিও তাঁর মতকে অধিকাংশক্ষেত্রেই সাঠিক বলে

মনে করি। •••বিবর্তন প্রতিয়ার দুই ধরনের প্রমাণ আমরা পেয়ে থাকি। এক প্রস্তরীভূত কব্দাল বা ফাসল থেকে, আর বিতার প্রজনন বিজ্ঞান থেকে —অর্থাৎ কাবিত গাছপালা এবং ধাতুর বাস্তবিক প্রজনন প্রতিয়ার মাধ্যমে। যে সমস্ত প্রাচীন শিলান্তরে পর্যাপ্তভাবে স্থরক্ষিত ফাসল পাওয়া যায়, তা প্রায়্ন পঞ্চাশ কোটি বছরের প্রেরানো। অবশ্য এর চেয়েও প্রোনো ফাসলের সম্থান পাওয়া গেছে এবং মনে হয় প্রথবীতে জাবনের আবিভাবে ঘটেছিল একশো কোটি বছর আগে। প্রথবীর বেশ কিছ্ অন্সলে ফাসল পাওয়া যায়নি। উদাহরণ স্বর্ত্তপ দক্ষিণ ভারতকে নেওয়া যেতে পারে। এই অন্সলের স্থিতি হয়েছে আগ্রের্মাগরির লাভা থেকে। উত্তর ভাগে গঙ্গা প্রতান্ত অন্সলে কাদামাটির আধিক্য। লক্ষ্নো থেকে কলকাতা পর্যন্ত মাটির নিচে যে শিলান্তর বর্তমান, সেখানে খ্রেলে প্রন্তর্মাভূত কর্কনাল বা ফাসলের সম্থান পাওয়া সম্ভব।

হ্যালডেন বিবর্তনবাদের আলোচনা করতে গিয়ে বিষার অবতারতথের উপমা দিয়ে বোঝাবার চেণ্টা করেছেন : '৩৫ কোটি বছর আগে প্রথম মের্দণ্ডী প্রাণীদের মধ্যে মাছ (মানাবতার ) ছিল স্বাপেন্স স্বৈতিত প্রাণী। ২৫ কোটি বছর আগে সেই জায়গা নিলো ব্কে-হাঁটা প্রাণ্টা বছর আগে ক্রোবতার ), ৬ কোটি বছর আগে স্তন্যপায়ী চতুপদ্র জায়াত ছিল অনেকটা বরাহের মতো, (বরাহ-অবতার), দেড় ক্রেডিইছর আগে কিছ্ মানবোচিত গ্ল সম্পন্ন প্রাণীর (ন্রিসংহাবতার) উভব জ্বা, ১০ লক্ষ বছর আগে দ্পোরে ভর দিয়ে দাঁড়াতে সক্ষম মানবেতর ক্রেডিই তাদের মিল ছিল বেশি —এবং মের্দণ্ডী প্রাণীদের মধ্যে সবচেয়ে বিকশিত জাব।'

ফসিলের অস্থি কোন জম্পুর, তার প্রাচীনত, ইত্যাদি নির্ণার করা এখন কোনো কাল্পনিক ব্যাপার নয়। এ সন্বন্ধে হ্যালডেনের বন্তব্য: 'আমি এখন এই সময় কিছ্, কিছ্, বিশ্লেষণ দ্যুতার সঙ্গেই উপদ্বাপিত করতে পারি, কারণ শিলাস্তরের তেজিজ্য়তা থেকে উৎপল্ল বস্পু ঠিক মতো সন্ধিত থাকে এবং তার সাহায্যেই শিলাস্তরে প্রাচীনত্ব স্ঠিকভাবে নির্ণার করা যায়।'

বর্তমান বিজ্ঞানে বিবর্ত'নবাদ সর্ব'সম্মত সিম্ধান্ত রপ্তে স্বীকৃত। এই তত্তকে ধাঁরা ফ্ংকারে উড়িয়ে দিতে সচেণ্ট, তাঁদের নিছক উপহাসাম্পদ হওয়া ছাড়া আর কোনো গতি নেই।

কিন্তু এ-বিষয়ে মহারাজের বন্ধব্য হচ্ছে: 'তুলনামলেক শার ীরতত্বে বিবর্তান-বাদ স্বীকৃত নয়।'

অবশ্য তাঁর উপরোক্ত মন্তব্য শ্বাহ বিত্রণা স্থিই করতে পারে, আর কিছু নয়, কারণ হ্যালডেন ওই প্রবশ্বেই বলেছেন : 'তুলনামলেক হুণ-বিজ্ঞান দারাও বিবর্তনবাদের সমর্থন পাওয়া ধায়। পরম্পর সম্বন্ধ যক্ত প্রাণীর বিবর্ত নের ধরনও একই ধাঁচের। অনেক প্রাণী বারা পূর্ণ বিকশিত হওয়ার পর একে অপরের সঙ্গে কোনোভাবেই মিল খায় না, তাদের মধ্যেও হ্র্ণাবস্থায় পরস্পরের সঙ্গে অনেক মিল দেখতে পাওয়া বায়।

বিবর্ত নবাদ ঈশ্বরবাদী ধর্মের মুলে এত প্রবশভাবে আঘাত করে যে তার ভিত্তিই নড়ে ওঠে। নিজেদের নিশ্বনীয় প্রজিবাদী সমাজ ব্যবস্থা বহাল রাথার জন্য ধর্ম এবং ঈশ্বরের সবচেয়ে বড় প্রতিপোষক আমেরিকা এ জন্যই তাদের দেশের বেশ কয়েকটি বিশ্ববিদ্যালয়ে বিবর্ত নবাদ বিষয়ক পঠন-পাঠন আলোচনা বশ্ব করে দিয়েছে। করপাত্রী মহারাজের অধীনেও যদি কোনো বিশ্ববিদ্যালয় থাকত, তাহলে তিনিও আমেরিকার পদাংক অনুসরণ করতেন। কিশ্তু বিবর্ত নবাদ হলো একটি বিজ্ঞান, কোনো অপ্রমাণিত যুক্তি আছিত কম্পনা নয়। করপাত্রী মহারাজের এটিও একটি ল্লান্ত মন্তব্য: 'বর্ত মানের কোনো

করপারা মহারাজের এটেও একাট ছাত মন্তব্য: 'বত মানের কোনো উপায়েই প্রথিবার বয়স নির্পেণ করা সন্ভব নম্ন, সেই সঙ্গে সারা প্রথিবী জ্ঞ্জে সন্ধান করাও অসন্ভব।'

তেজন্তির অবশিষ্ট পদার্থ থেকে জানা গ্রেছ বি প্রথিবীর বরস চারশো কোটি বছরের কম নর। প্রথিবী সম্পর্কিত ক্রেন্স বর্ষদ অল্লান্ত, ঐশ্বরিক প্রজ্ঞার অধিকারী ঝারদের না থেকে থাকে, তার ক্রেন্স বর্ষদ বর্ষদ সমগ্র প্রথিবী তেমনই আমাদের অজানা থেকে বাবে। প্রথেকার গোলাক্যতির কথা এখন সকলের জানা। বর্তমানে এই গোলাক্যতি বিশ্বর মানচিত্রও নির্মিত হয়েছে। আরো স্থাবিধার জন্য একে বর্গাকৃতি বিশ্বর মানচিত্রও নির্মিত হয়েছে। আর মানচিত্রের ওপর নির্ভার করে তার করেকশো মাইল বেগে উড়ে চলেছে বিমান। বিদি মানচিত্র ভূল হতো। তাহলে বিমানগ্রলি পথক্রট হয়ে অন্য কোথাও চলে যেত। অতএব এর সত্যতার প্রতি নিঃসন্দেহ হওয়া চলে। তবে এই মহাকুপ-মাজ্কদের সম্বন্ধে কিই বা আর বলা যেতে পারে যারা ভূগোলবিদ্যার প্রগতির কোনো থবরই রাখে না।

করপারী মহারাজ বোধহর তাঁর ইচ্ছার বির্দ্থেই তাঁর বইয়ের এক জায়গায় বিবর্তনবাদকে স্বীকৃতি দিয়ে ফেলেছেন। কিন্তু সামগ্রিকভাবে তাঁর লাস্ত সিন্ধাস্তেই এখনও অটল আছেন, বোধহর তিনি নিজের চোখে চতৃৎপদ দেখলেও বলবেন একটি ছাগলের তিনটি পা: 'বলা হয় যে গর্ভশাস্ত বা ল্ল্-বিজ্ঞানের ভিত্তিতে বিবর্তনবাদ প্রমাণিত হয়। জলে ভাসমান পাতা কিংবা কাঠের টুকরোর মধ্যে যে চ্যাট্চেটে কালচে ভাব দেখা যায় তার কারণ ব্যান্ডের ডিম ওখানে জমা হয়। কয়েকদিন পর ওই ডিমগ্লি চ্যান্টা মাথা ছোটছোট লেজ-বিশিপ্ট আকার ধারণ করে। এরপর এদের গলার কাছে মাছের কানকোর মতো শ্বাস নেবার থলি তৈরি হয়। এই সমস্ত প্রক্রিয়াটি ঘটে ডিন্বাক্ছাতেই। এরপর বাচ্চাগ্লি ডিমের আশ্রয় ছেড়ে জলে সাঁতার কাটতে থাকে, সে সময় ওই থলির মতো শ্বাসয়ন্ত্রের মহসা—5

সাহায্যে তারা শ্বাসপ্রশ্বাসের প্রক্রিয়া বজায় রাখে। তখনও এদের শরীরে লেজ ৰতিমান থাকে এবং দেখতে ছোট মাছের মতো লাগে। শীতকাল আসামাত্র কোনো বন্ধ-জারগাতে গিয়ে তারা আশ্রম নের। বর্ষার আগমনের সঙ্গে সঙ্গে তার অক্তাতবাসের সমাপ্তি হয় এবং শ্রে হয় তার ব্যিধর প্রক্রিয়া। এরপর লেজ লপ্তে হয়, স্বাণ্টি হয় পা, ফুসফুস তৈরি হয়। কানকোর সাহায্যে শ্বাস নেওয়া কথ হয়। এভাবে একটি প্রাক্ত ব্যাভের স্কিট হয়। এই প্রক্রিয়া, এটাই প্রমাণ করে যে, প্রাণীদের নিজেদের উন্নতির জন্যে বিবর্তনের যে চক্ত আছে তাকে সম্পর্ণ করতে হয়। যে যে প্রজাতি থেকে ঘ্রতে ঘ্রতে প্রাণী যেই অন্তিম যোনিতে পে'ছায়, গর্ভন্থ অবস্থা থেকে বৃদ্ধি পর্যন্ত সময়ের মধ্যে ওই প্রাণীকে তার সম্পর্ণ চক্র পরিক্রমা শেষ করতে হয়। মুরগির ডিমেরও প্রারম্ভ এক কোষী অ্যামিবা থেকে। এদেরও প্রাথমিক পর্যায়ে মাছের মতো শ্বাস ব্যবস্থা থাকে। ডিমের খোলার বাইরে আসার পরেও গলার কাছে তার চিহ্ন বর্তমান পাকে। এর দারা এটাই অনুমান করা যায় যে প্রাঞ্জীয়া মাছ এবং ব্যাঙের রপে থেকে বিবর্তনের পথে পাখীতে পরিণত হয়েত্তি যদিও গভেরি পরিবর্তন-কাল থ্রই সংক্ষিপ্ত, তথাপি তার মধ্যে প্রিস্ক্রিরের সমস্ত চিহ্নই ফুটে ওঠে। শ্কের, গোর্, খরগোস, মান্বের ম্র্কে প্রন্যপায়ী প্রাণীদের গর্ভ প্রায় একই ধাঁচে বিবতি ত হয়। মানব গভার বিষ্ট, ব্যাঙ, সাপ, পাখী ইত্যাদি আকারের পরিক্রমা সমাপ্ত করেই স্তন্যপূর্বী অবস্থাতে এসেছে। এর দারা এটাও জানা যায় যে মান্বের ওই যেতি সঙ্গে সংবংধ আছে। হয়ত লক্ষ বছর লেগেছে পরিক্রমা সমাপ্ত করতে বিশ্ব এর বারা এও প্রমাণিত হয়েছে যে মান্ধেরও উৎপত্তি অ্যামিবা থেকেই। এটা প্রত্যক্ষ প্রমাণ, এরচেয়ে বেশি প্রমাণ প্রকৃতি আর কি দেবে ? কীট জাতীয় প্রাণীরা প্রাথমিক অবস্থাতে সকলেই এক রকমের। সে সময় কে প্রজাপতি, কে ফড়িং আর কে ভ্রমর তা আলাদা করে বলা যায় না। প্রজাপতি এবং মথ তাদের বৃণ্ধিকালে অনেকগর্নি পর্যায় অতিক্রম করে, যদিও প্রাথমিক পর্যায়ে উভয়ের রূপে একই। এর দারা উভয়ে যে একই বংশোভূত এবং নিজেদের পর্যায়ের পরিক্রমা সাঙ্গ করেছে তা প্রমাণিত হয়। গভেঁর বিকাশের ক্রম অনেকটা এ ধরনের —প্রথমে এক কোষ তারপর দিকোষ, তারপর দুই থেকে চার এবং চার থেকে আট, আট থেকে ষোলো কোষীতে পরিণত হয়। কোষ সর্বদা দুইয়ের অনুপাতে বৃদ্ধি পায়। এভাবে ডিমের বৃদ্ধিও দুই-এর অনুপাতেই ঘটে। অ্যামিবা এককোষী এবং হাইড্রা দিকোষী প্রাণী। এভাবেই, গর্ভশাস্ত্র থেকে জানা যায় যে প্রথমে স্থিতি হয় সরল শ্রেণীর প্রাণী, পরবতীর্ণ পর্যায়ে জটিল শ্রেণীর প্রাণের স্রাণ্ট হয়।

এই প্রসঙ্গে ঋতশ্ভরা, সত্য অন্সংখানী প্রজ্ঞা বলছে, 'উপযুক্ত যুক্তি দারাও বিবতনিবাদ প্রমাণিত হয় না।'

'অনুমানের ওপরেই বিবর্তনবাদের সৌধ দীড়িয়ে আছে, পরীক্ষণের নামও নেই এর মধ্যে।'

'বেদ এবং প্রোণ-শাস্তে ভারউইনের বিবর্তনবাদের সপক্ষে কোনো য্রন্তিই নেই।'

'বেদান্ত মতে, জাগতিক তম্ব ব্যতিরেকে, ব্যাপক আত্মা স্ব চন্দ্রভাবে মান্যভা পায়।'

'কর্ম' এবং উপাসনার সমশ্বরে ব্রন্ধান্ত দেবলোক এবং শব্ধ, কর্মের ছারা পিভূলোকের প্রাপ্তি হয়। যারা কর্ম এবং উপাসনা দুই থেকেই হুন্ট, পার্শাবক কমে, কর্ম এবং জ্ঞানের মধ্যে নিরত, তাদের জন্য কীট পতক্লের যোনিতে জন্ম নিদিন্টি করা হয়েছে। ••• এখানে জন্ম এবং মৃত্যু, উভন্ন যন্ত্রণাই কণ্টকরভাবে ভূগতে হয়। দাপর, কলিয়াগে রজোগাণ, তমোগাণের বিস্তার, পাপ-প্রবাতির ব্যিধ ইত্যাদি থেকে করে জতুর বংশব্যিধ হয়। সেইবরীয়, শাস্তীয় প্রবৃত্তি অন্সারে মান্য অনেক কিহ্রে পরিবর্তন তার বিক্রের অন্কুলে করতে সমর্থ

হয়।

ঈশর

ধর্মের মধ্যে অবশ্যই ঈশ্বর আক্তেতির, এমন ধারণা ভূল। বৌশ্ধধর্ম এবং বৌশ্ধ
সংস্কৃতির দারা প্রভাবিত বেড্রের সংখ্যা প্রেথবীতে আশি কোটির চেয়ে কম নর। এর মধ্যে প্রায় ক্রেসি চীন, জাপান, কোরিয়া, মঙ্গোলিয়া, কংবাডিয়া, ইন্দোচীন, থাইল্যাম্ড বর্ষা এবং শ্রীলংকা পড়ে। ভারতবর্ষও এখন আর বৌশ্ব শ্ন্য দেশ নয়। বিগত এক বছরে সামান্য সংখ্যক বৌশ্বরা, চল্লিশ-পণ্ডাশ *লক্ষে* পরিণত হরেছে। এই মহান্ ধর্ম ঈশ্বরের অন্তিত্ব অস্বীকার করে। ১৯৩২ সালে ল-ডনে একটি ঘটনা ঘটেছিল। সেখনে সমস্ত ধর্মের এক মিলিত সভা আহ্বানের আরোজন হচ্ছিন। তার প্রথম ধ্বান ছিন : ঈশ্বরের সন্তানরপুপে সমস্ত মানুষ ভাই ভাই। আমার কথা ভরত আনন্দ কৌণল্যায়ন, বৌন্ধদের প্রতিনিধি হিসেবে সেই সভায় আহতে হয়েছিলেন। তিনি বলেছিলেন যতক্ষণ পর্যস্ত 'ঈশ্বর' শব্দটিকে প্রত্যাহার না করা হচ্ছে, ততক্ষণ কোনো বৌশ্ব সেই সভায় যোগনান করতে পারেন না। তাঁর কথা শ্বনে একজন কাদিয়ানি মুসলমান ্ভাই বিষ্মিত হয়ে বলে ফে:লছিলেন —'হায় আল্লা, এমন ধর্মও তাহলে আছে যেখানে ঈশ্বর নেই। প্রকৃত ঘটনা এই যে বৌশ্বরা ঈশ্বর মানে না। তাছাড়া শুখুমার বৌশ্বরাই কেন, জৈনরাও ঈণ্রর মানে না, করপারী মহারাজের বেদান্তও े के 'वंत भारत ना । के 'वंदतंत्र काक हरना क्रवरंजित मुन्दि, भानत अवर मश्हांत्र कता । অবৈত ব্রন্থ নিণ্ট্রির, অতথা তার ধারা উপরোক্ত কে:নো কাজই সম্ভা নর। তবে সাধারণ মান্ত্রকে ফাঁকি দেবার জন্য অংবতবাদীরাও সমস্ত ধরনের দুনিয়ার পাঠক এক হও! ~ www.amarboi.com ~

ব্যবহার করে থাকে তা করপারী মহারাজের প্রচেণ্টা দেখলেই বোঝা যায়। তিনি বলছেন: 'ঈশ্বর জগতের সমস্ত কিছুর মধ্যে থেকেও পদ্মপরের মতো নিলিপ্ত থাকেন' তা সত্ত্বেও তিনি তাঁকেই 'প্রাকৃতিক সমস্ত পদার্থের মলে কারণ'ও বলে যাচ্ছেন।

'কোনো যশ্তের বিবর্তন যেমন কোনো সচেতন ব্রণ্ধির দ্বারা সম্ভব তেমনি বিশেবর বিকাশ বা বিবর্তন কোনো চেতন বা ঈশ্বরের দ্বারাই সম্ভবপর।'

'বস্তৃত প্রাণীদের জাতি, আয়**্ব এবং ভোগ সর্বাকছ**্বতার কর্মান্সারে ঈশ্বরের কাছ থেকে প্রাপ্ত হয়'।

করপান্তী মহারাজ এখানে যে ঈশ্বরের কথা বলছেন, তা তাঁর বেদান্ত মতে 'আকাশ-কুস্থম', 'গদ'ভের শিঙ' কিংবা 'বন্ধ্যার পত্র সন্তানের' মতোই কাল্পনিক, বেদান্ত একমান্ত ব্রশ্ধকেই সত্য তত্ত্ব বলে স্বীকার করে।

'ব্রহ্ম সত্যং জগাম্মথ্যা জীবো ব্রহ্মৈব নাপরঃ।'

আর ব্রহ্ম নিষ্করণ এবং নিষ্ক্রির।

এরপর তিনি বস্ত্বাদী বিবর্ত নবাদীদের প্রতিস্থান্তির করে বলছেন : 'যখন প্রকৃতি সর্বান্তই উপস্থিত, যেখানে সর্বান্ত জলবার ক্রিন্কুলে, সেখানে কেন অ্যামিবা জন্মে নতুন কোনো প্রজাতির প্রাণীর সুক্তি স্কৃতি না।'

প্রকৃতি রক্ষের মতো কোনো এক কিন্তু নিয়। দেশে কালে তার অনস্ত প্রবাহ।
সমস্ত জায়গার জলবায় অন্কৃত্ত কালা। তাছাড়া অন্কৃত্ত জলবায়, অন্কৃত্ত পরিবেশেও কোনো কোনো প্রকৃত্ত বিবর্তনে কোটি কোটি বছর লেগে যায়। যদি বিবর্তনিবাদের মধ্যেও কেনে। খায়র ভূমিকা থাকত, তাহাল তার বা তাদের মথের কথা থসানোর সঙ্গে সমস্ত বিকাশ প্রক্রিয়াই ম্হতের্তর মধ্যে ঘটে যেত, করপারী মহারাজদের মায়াবাদে বলা হয়: 'জড়-জগং …কেবল প্রকৃতির গতিবিধির পরিণাম নয়, কিন্তু অথাভ সত্তা, অথাভ বোধ, পরমানন্দ স্বর্পে পরমান্মার যে অঘটন পটিয়সী মায়াশন্তি আছে, তারই পরিণাম, মহত্তত্বের অব্যক্ত তত্ত্ব ও তার কারণ হলো স্বপ্রকাশ, স্বতন্ত্ব।'

ষেমন আগেই বলা হয়েছে যে উপরোক্ত তথা নিশ্চিক, অথচ এর বাইরে অন্য কোনো তথকে স্বীকৃতি দিতে গেলে অধৈতবাদই নিশ্চিক হয়ে যাবে। যখন মারা লমেরই নামান্তর, তখন তার মধ্যে কিসের শক্তি? আবার অখণ্ড বোধ বা সতত্ত্বের মধ্যে মারা অথবা লম আসবে কিভাবে!

করপারী মহারাজ তর্ক করতে করতে সমস্ত বিষয়ের মলে অন্সম্থান করে-ছেন, এবং খাঁজতে খাঁজতে অন্তিম মলে পর্যন্ত পোঁছেছেন এবং তারপরই উল্টো-কথা বলছেন : 'অন্তিম মলেকে সমলে বলে ধরলে অনবন্থা দোষ ঘটবে। সে জন্যই একে অমলে মানাই আবশ্যক।'

এই কথার অর্থ হলো, সমস্ত বস্তুর কারণ খোঁজা অপ্রয়োজনীয়। আমরা

জগতের কারণ খাঁজতে খাঁজতে আতিসক্ষা ব্রশ্ব পর্যান্ত পোঁছে যাই। কোনো তার্কিক যেমন গাগাঁ, যাজ্ঞবন্ধ্যকে প্রশন করেছিলেন, তেমনি জিজ্ঞাসা করতে পারেন — যদি সমস্ত বস্তুর পেছনে কারণ থাকাটা আনবার্য হয়, তাহলে রক্ষের কারণ কি? যাজ্ঞবন্ধ্যের উত্তর ছিল, 'যদি তুই এমন তর্ক করিস তাহলে 'ম্ধাতে বিপতিশ্যতি' (তোর মাথা খসে পড়বে)। কিন্তু এই উত্তরকে খ্ব যাজ্ঞবৃত্ত, শিণ্ট বলা যাবে কি?

এরপর মহারাজ বলছেন: 'নিবি'কম্প সমাধি স্তরে ঈশ্বর**তত্ত্বের সাক্ষা**ৎ পাওয়া যার।'

নির্বিকলপ সমাধি বৃষ্ধও স্থাকার করেন। আর শংকরাচার্য বৃষ্ধকে 'যোগীনাং চক্রবতী' আখ্যা দিয়েছিলেন। যদি নির্বিকলপ সমাধিতে ঈশ্বরের সাক্ষাং পাওয়া যেত তাহলে বৃষ্ধ এবং বৌষ্ধগণ নিরীশ্বরবাদী কেন হলেন ? যাঁরা ভূত-প্রেতে বিশ্বাস করেন, তাঁরা রাত্রিতে কোথাও বিশেষ করে শমশান ইত্যাদি জায়গায় একা যেতে শংকা বোধ করেন, যেতে বলুলে ভীত হয়ে ভূত-প্রেতের দেখাও পেয়ে যান, নির্বিকলপ সমাধিতে ঈশ্বনের কিনি অনেকটা এই জাতীয় ব্যাপার।

ঈশ্বর যদি এই দশদ দ্বেশমর জগতে কর্তি হন, তাহলে জগতে ন্যায়ের চেয়ে অন্যায়ই সিন্ধ হয়ে যাবে। প্থিবীর প্রিকাংশ মান্ধ হাজার হাজার বছর ধরে নরক যশ্তণা ভোগ করে চলেছে যদি সত্যি ঈশ্বর কর্ণাময় হতেন, দয়ামায়ার বিশ্বমাত তার থাকত তাহালে তিনি এই দ্বশার অন্ত করতেন। এর জন্য করপাত্রী মহারাজ বাদরায় বিশ্বমাত উদ্ভিতিকৈ আগ্রয় করতে পারেন।

'বৈষম্যনৈর্ঘূণে ন সাপেক্ষত্বাত্'। ( রন্ধস্ত্র )

অর্থাৎ—ঈশ্বরের ওপরে বিভেদ স্থিত এবং নিদর্শর হবার দোষ চাপানো চলে না, কারণ জীবের কর্মাফল অন্সারে ঈশ্বর স্থথ দৃঃথ ইত্যাদি বণ্টন করে থাকেন। কিন্তু বাদরায়ণের এই উদ্ভিও কোষীতকির উপনিষদের কাছে তুচ্ছ।

'এষ এব সাধ্য কম' কারম্বতি যমেভ্যো ঘো নিনীষতে।'

ঈশ্বর থাকে নীচে নামাতে চান, তাকে দিয়ে পাপ কর্ম করিয়ে নেন। কৃষ্ণের সীতাও এর ওপরে জোর দিয়েছে।

> 'ঈশ্বরঃ সর্বভূতানাং হৃদ্দেশজর্'ন তিণ্ঠিত। ভাময়ন সর্বভূতানি যন্ত্রার্থানি মায়য়া।'

যথন প্রদরে অধিষ্ঠিত ঈশ্বর সমস্ত প্রাণীদের যশ্তের মতো ঘোরাচ্ছেন, তাহলু তার ওপরে বেচারাদের দিয়ে পাপ করিয়ে নিয়ে দ'ড দেওয়াটা কোন ধ্রনের ন্যায় ?

করপাত্রী মহারাজ এরপর বলছেন : 'ঈশ্বর যদি সত্য বন্তু হন, তাহলে কারও চাওয়া বা না-চাওয়ার দারা তাঁর কিছুই যায় আসে না। ···ঈশ্বর এক স্বতঃসিখ্ সর্বমান্য বশ্তু। এই কথা আধ্বনিক গবেষণা, ন্যায়-সাংখ্য-বেদান্ত দর্শন, আদ্তিক সিম্বান্তসমূহে এবং আদ্তিকদর্শনে স্পণ্টত স্বীকৃত। ধর্ম এবং ঈশ্বর প্রম সত্য বস্তু। এ জন্যই সর্বকালে এবং সর্বদেশে ঈশ্বরকে স্বীকার করা হয়।

ঈশ্বর বিশ্বাসীর দল ধর্ম এবং ঈশ্বরের নাম নিয়ে হাজার বছর ধরে রস্তের নদী বইয়ে চলেছে। ১৯৪৭ সালে দেশ-বিভাগের সময় এর রপে আমরা দেখেছি। ঈশ্বর যদি সতিটে থাকতেন, তাহলে লক্ষ লক্ষ নিরীহ মান্যের ন্শংস হত্যাকাত থামাবার জন্য তিনি নিশ্চয়ই দেখা দিতেন। ন্যায়-বেদান্ত ঈশ্বর মানে, কিন্তু কপিলের সাংখ্যদর্শনিকে ঈশ্বরবাদী বলাটা নেহাতই সত্যের অপলাপ।

করপারী মহারাজের আগে উদরনাচার্যও তার 'কুস্থমাঞ্চলী' গ্রন্থে ঈশ্বরের অস্থিত প্রমাণের জন্য প্রচুর ব্যক্তিজাল বিস্তার করেছিলেন। বর্তমান নিবশ্ব লেখক তার 'বৈজ্ঞানিক বস্ত্বাদ' গ্রন্থে সে সমস্ত ব্যক্তি খণ্ডন করেছেন। সে রকম কিছ, উদাহরণ দিয়ে করপারী মহারাজ বলতে চাইছেন যে, জগতের ব্যক্তা, সর্বে চন্দের মতো উপকারী বস্তু স্থিতি, সর্বে ও চন্দের বিশেষ গতি এবং এই প্রথিবীকে ধারণ করার দ্ণোস্ত দেখলে মুন্তিরর। এই সমস্ত ক্রিয়ার পেছনে একজন কর্তা অবশ্যই বর্তমান, আর তার নাম ক্রিয়র। এই জগতে ব্যক্তা ও অব্যবস্থা দুই ই রয়েছে।

একজন কতা অবশ্যই বর্তমান, আর তার নাম কিবর। এই জগতে ব্যবস্থা ও
অব্যবস্থা দুই ই রয়েছে।
পরমাণ্র ভেতরে বিদ্যুৎকণা ত্রেক্সকপথেই ঘোরে আবার কখনো কখনো
কক্ষপথ বিচ্যুত হর। বিজ্ঞান এর সমাধান প্রকৃতির পরীক্ষার মাধ্যমেই করেছে।
সূর্য চন্দ্র ইত্যাদি তো ক্ষাবিষ্টের স্বান্থায়ী দেবতা, তাদের বন্দ্র কিংবা পিন্দ্র
আখ্যা দিলে অপমান কর্ম হয়। নীহারিকাপ্রে থেকে সূর্য এবং অন্যানা
প্রহিপিন্টের স্থিট, আধ্যনিক বিজ্ঞান এ কথাই বলে। সূর্য চন্দের গতি জানবার
জন্যও কোনো ক্ষাব্রের সহায়তার প্রয়োজন নেই। প্রথিবী এবং সৌরজগতের
সমস্ত অগ্নিপিন্টেই গতি এবং আকর্ষণের দারা ধাবিত হচ্ছে। ক্ষাব্রিগ অবশ্য
এই ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে শ্র্মাত্র ক্ষাব্র-ধারণায় সন্দ্র্ট না হয়ে শেষ নাগের ওপর
প্রথবীর অবস্থানের কথাও বলেছেন। করপাত্রী মহারাজের উন্দেশে একটা
কথাই বলা যায় যে মানবজাতি তার শৈশবকে অনেক পেছনে ফেলে এসেছে, সেই
ফেলে-আসা শৈশব ঘুমকে ফিরিয়ে আনার বৃথা চেন্টা আর করবেন না।

#### আন্থা

বৌশ্বগণ অনাজবাদী হওয়ার জন্যই আত্মাকে স্বীকার করেন না, এছাড়া প্রায় সমস্ত ধর্মাই আত্মাকে একটি নিতা বস্তু বলে স্বীকার করে। মার্কাসীয় দর্শানও কোনো আত্মাকে স্বীকার করে না। মার্কাসবাদও বৌশ্বদের কথার বলতে পারে: 'বং সং তং ক্ষণিকং' (ষা সত্য বস্তু তা প্রতি মৃহুতে পরিবর্তানশীল, ষা প্রতিমৃহুতে পরিবর্তানশীল নয় তা সত্য বস্তুও নয়) আত্মা যদি ক্ষণে ক্ষণে

পরিবর্তনশীল বস্তু হরে থাকে, তবে তা করপান্ত্রী মহারাজদের স্বীকৃত আত্মা হতে পারে না, আবার অপরিবর্তনশীল আত্মাকে আধ্যনিক বিজ্ঞান, বৌশ্ধ এবং মার্কস্বাদীরা স্বীকার করে না। এ বিষয়ে মহারাজের বন্তব্য: 'শরীরের অতিরিক্ত আত্মার অক্তিত্ব প্রমাণিত হয় জাগ্রত, স্বপ্ন, স্বয়্ব্রিপ্র নিব্তি এবং সাক্ষীর অনুবৃত্তি ইত্যাদির মাধ্যমে। আত্মা এবং পরমেশ্বরের অস্তিত্ব নির্ণার কোনো কাম্পনিক কিছা, নয়, প্রমাণিত সত্য।'

'শরীর-বিচ্ছিন আত্মার অস্তিত কোনো দ'্ভীত বারা প্রমাণিত হর না, विष्णु १९५७ हर्ज मान् रखत खरुभन्न खन्ध हरत यात्र । এভাবে हाकात्र । লোককে মারা যেতে দেখা গেছে ৷ কিশ্তু আধুনিক চিকিৎসা বিজ্ঞান হাতে-নাতে দেখিয়ে দিয়েছে যে হলস্পন্দন কোনো উপায়ে যদি আবার সক্রিয় করে দেওরা ষায় তাহলে ওই দেহে আবার জীবনের সঞ্চার হয়। বস্তুত অকাট্য ক্ষষি-বাক্য অন্সারে ওই ব্যক্তির যম-দরবারে হাজির হবার কথা, কিশ্তু চিকিৎসাবিদ্যার উমতির ফলে আবার সে জীবন ফিরে পেল। কর্ম ছাজুর কোনো একটা দুটো কলকম্জা ঠিক করে দিলে ঘড়ি আবার চলতে শক্তী করে। ঠিক সে রকমই এখানেও বশ্ধ প্রকণ্সন্দন চাল; করে দিত্তেই জীবন প্রবাহও সক্রিয় হয়েছে। বিদ্যুৎ স্পর্শে মান্ষের হলরের গাতি ক্রিইরে মান্ষ মতে পরিণত হরেছে, একথা চিকিৎসা বিজ্ঞান মানে। চিকিৎসকরা পরলোকে প্রবেশের অধিকারী নন যে, সেখান থেকে কোনো আত্মাকে এনে এই মতে শরীরে স্থাপন করবেন। জাগ্রত শ্বপ্ন, স্বা্ধ্য সকল অবস্থাতে কিন্তু জীবনপ্রবাহ সচল থাকে। একেই করপারী মহারাজ আত্মা বলে চালা**টি চাইছেন। বস্তুত মন ব্যত**ীত আর কোনো আত্মা প্রমাণ করা যায় না । বৌশ্বগণ তো মনকেই 'চিন্ত' কিংবা 'বিজ্ঞান' বলে থাকে। করপান্ত্রী মহারাজ আত্মাকে স্বীকার করিরে তাকে পনেজ'ম্মের সঙ্গে জুড়ে দিতে চান।

'মিশ রচ্বালিজমের ( আধ্নিক পরলোকতম্ব ) পশ্ডিতগণ জীবের অস্তিত্ব এবং তাদের জম্মান্তরকে মেনে নেন।'

করপাত্রী মহারাজ ইংরেজী শব্দ স্পিরিচুয়ালিজম্ ব্যবহার করে ভেবেছেন এটাকে বিজ্ঞান বলে চালানো বেতে পারে। ইউরোপেও ওকা-গ্রনীনের দল একেবারে দৃষ্প্রাপ্য নয়। তাই এতই প্রয়োজন যদি মনে করেন তবে তিনিও স্বদেশী অলৌকিক বিদ্যার প্রমাণ উপস্থাপিত করতে পারেন। তিনি আরও বলেছেন: 'কোনো কোনো নিত্য আত্মা আছে যায়া জন্মজন্মান্তরের শৃভাশভে কর্মফল অন্সারে উত্তরোজ্য জন্মগ্রহণ করে থাকে।'

পেটিলাতশ্বের চোরাকারবার, ফাটকাবাজি, ঘ্রবোরী ইত্যাদি অনেক কুকর্ম দারা ক্ষণিত পেটিলাটিকে স্ক্রের আবরণে ঢাকবার জন্যই এই কর্মবাদের তম্ব বাড়া করা হয়েছে। কিন্তু এই কর্মফলের ভার বহনের জন্য বৌধদের কোনো

নিত্য আত্মার সাহায্যের প্রয়োজন হর্না। করপান্তী মহারাজের আত্মা নিক্তন্ম নির্মাল এবং নিত্য। এ রকম একটি বস্তুর ওপর সমস্ত শক্ত অশক্তরে প্রভাব কিভাবে পড়বে ? আত্মা যদি গতিশীল, পরিবর্তনিশীল হতো তাহলেও নর কথা ছিল।

'শ্বপ্ন এবং স্মৃতিজ্ঞানের প্রসঙ্গে এটাই প্রতিপন্ন হয় যে দেহাদির দশ্বের ক্ষেত্রে অর্জোতিক আত্মাই দ্রুটা হবে, দেহুন্তি নির।'

মহারাজ, শুধু দুন্টা বললেই কি কিটোন্ধার হবে ? তাকে ভোত্তাও বলনে ! আবার বৈদান্তিকদের পক্ষে ভোত্তা কলাও অস্ক্রবিধাজনক, তাতে লাভের চেরে লোকসানের অংশটাই বেশি কর্মন তথন স্বপ্ন, মায়া ( হ্রম ) স্বাই সমান ভোত্তা বলে পার পাওয়া ম্বিক্রনি

অস্ত্রান্ত শাস্ত্রকর্তা ঋষিদের মধ্যেও অনেক নির্নাশ্বরবাদী ছিলেন। সে কথা করপাত্রী মহারাজও মানবেন।

'নির<sup>†</sup> শবরবাদী সাংখ্যরাও সক্ষণকে গোণ এবং নিয়মরক্ষার বস্তু হিসেবেই নির্ণায় করেছেন।'

# মায়াবাদ দর্শন

শংকরের বেদান্তকেই মায়াবাদ বলা হয়। শংকর এক ব্রন্ধকেই প্রকৃত তন্ধ বলে মানতেন। এর বাইরে সমস্ত বন্দু, বিশ্ব সংসারকে মনে করতেন মায়া। যদিও উপনিষদে ব্রন্ধকে স্বাকার করা হয়েছে, তব্ও উপনিষদের পরস্পর বিরোধী মতের সমাধান সতে হিসেবে বাদরায়ণ ব্রন্ধসতের রহনা করেন। শংকরাচার্য ব্রন্ধসতের সমাধান সতে হিসেবে বাদরায়ণ ব্রন্ধসতে বহুলা করে লাকে মায়াবাদের সমর্থনে আনতে চেল্টা করেছেন। কিন্তু ব্রন্ধতে ব্যাখ্যা করে তাকে মায়াবাদের সমর্থনে আনতে চেল্টা করেছেন। কিন্তু ব্রন্ধতে এ-বিষয়ে শংকরের সহযাতী হতে রাজি হয়নি। শংকরের মতে জীব ব্রন্ধই, যেটুকু পার্থকা আছে, সেটুকু মায়ার প্রভাবে। জীব শ্বতঃমত্ত্র অতএব তার মত্ত্রির কথা বলা অবান্তর। জীবনে অথবা মত্ত্রিতে জীব ব্রন্ধের সঙ্গে অভিন্ন। কিন্তু বাদরায়ণ মত্ত্র জীব মত্ত্র অবস্থাতেও ব্রন্ধের সঙ্গে কেবল ভোগের অবস্থাতে সাম্য (স্মানতা) একথা শ্বীকার করেন, অনুমু কোনো বিষয়ে নয়।

বস্তৃত শংকরের অবৈতবাদ বেশ্বি বিজ্ঞানবাদের এক বিকৃত রূপ। বৌশ্ব-বিজ্ঞানবাদী সদ্ভূত তম্বকে বিজ্ঞান এবং সেই দক্তি তাকে ক্ষণিক বলে স্বাকার করেন। এই রকম বিজ্ঞানে (চিত্ত) প্রতিষ্ঠি হৈতে বাস্ত্রবিক পরিবর্তন ঘটার কারণকে মায়া অথবা অধ্যাস (ভ্রম) বর্ষদ্ধ প্ররোজন নেই। ওগ্র্লি টেউরের মতো অনস্ত বিজ্ঞান-সমৃদ্ধে অনবরত ক্রিকে এবং সেই প্রতিম্হুতের পরিবর্তনের মধ্যে জগতের স্থিট, বৌশ্বর একথা মানতো। শংকরাচার্যের মতান্যায়ী তার দশ্বির মহাপ্রতিষ্ঠাপক ক্রিলেন গৌড়পাদ। যদিও শংকর কোথাও একথা শ্বীকার করেননি যে তিনি বৌশ্ববিজ্ঞানবাদের কাছে ঋণী ছিলেন, কিন্তু গৌড়পাদ সে কথা সুস্পণ্টভাবে স্বীকার করেছেন:

> 'জ্ঞানেনাকাশকক্ষেনধনি যো গগনোপমান। জ্ঞেয়াভিন্নেন সন্বৃশ্ধ তং বন্দে ধিপদং বরং।' ( আগমশাস্ত )

অর্থাৎ — জ্রের থেকে অভিন্ন, আকাশের সমান বিস্তৃত জ্ঞানের সাহায্যে যিনি গগনোপম ধর্ম'-( সংক্ষৃত এবং অসংক্ষৃত ধর্ম' ) বোধ প্রাপ্ত হয়েছিলেন সেই সমস্ত বিপদচারীদের মধ্যে তথাগত ( বৃষ্ধ )-কে আমার প্রণাম।

'অলখাবরণাঃ সবে' ধমাঃ প্রকৃতিনিম'লাঃ।

আদৌ ব্রুখান্তরা মৃক্তা ব্রুখরক্তে ইতি নারকাঃ ॥' (আগমশাস্ত্র)
অথাৎ — যত ধর্ম (চিন্ত বিষয়, পদার্থ) আছে, তার স্বকটিই প্রকৃতিগতভাবে
নিম'ল এবং কারণ রহিত। এসব আদি থেকেই জ্ঞান রূপ (ব্রুখ), আর এইভাবেই নিবাণের (মোক্ষ) মধ্যে এই তম্ব ব্রুখ (নায়ক) জানেন।

গৌড়পাদ তাঁর আগমশান্তে ব্রেখর স্থপত উল্লেখ করেছেন এবং তাঁকে

প্রশংসা ও প্রশাম জানিরেছেন। শৃধ্ প্রণামই নর, সিম্পান্ত থেকেও গোড়পাদকে বেশ্বিবিজ্ঞানবাদের অনুগামী বলা যার। তাঁর রচিত 'মাণ্ডক্রেকারিকা' বা 'আগমশাস্ত্র' প্রছেরে চতুর্থ' পরিচ্ছদের নাম অলাতশান্তি। অলাত মানে বনেঠিক, যাতে গতিকে স্থির চক্রের মতো দেখা যার। অলাত উপমাটিও ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদের অনুকুলে। আরো প্রণাভ ব্যাখ্যা করতে গিয়ে গোড়পাদ বলেছেন:

'ঋজ্বেক্সাদিকাভাসং অলাতং স্পশ্দিতং বথা।

গ্রহণগ্রাহকাভাসং বিজ্ঞানং স্পন্দিতং যথা ॥' ( আগমশাস্ত্র )

অর্থাৎ — ষেভাবে ঘোরানোর ফলে বর্নোঠ ( অলাত ) সোজা কিংবা বাঁকা যে-রক্ষম অবস্থা প্রতীত হয় সেরক্ষ বিজ্ঞান ( চিন্ত ) স্পশ্দিত হলে গ্রহন (বিষয়) তথা ( বিষয় সমূহকে ) গ্রাহক চিন্তের রূপে নিয়ে প্রতীত হয় ।

চিত্ত অথবা বিজ্ঞান শংকরের বেদান্ত ভাষ্যে কুটস্থ অচল, নিত্য-অচল কিন্তু গৌড়পাদ এ বিষয়ে বলছেন :

'চিক্তপন্দিতমেবেদং গ্রাহ্যগ্রাহকবদ্ দৃষ্ট্

চিত্তং নির্বিষয়ং নিত্যং অসঙ্গ তেন ক্রিটিড তং ।' (আগমশাস্ত্র)
অথাৎ —এই যে গ্রাহ্য গ্রাহক দিভাব, এটিকেবল মান্ত্র চিত্তস্পদ্দন। এজন্যই
চিত্তকে নির্বিশন্ত্র নিত্য এবং অসঙ্গ বলা স্ক্রিটিছ।

চিত্তকে নির্বিশন্ন নিত্য এবং অসঙ্গ বলা হারছে।
গোড়পাদকে শংকরাচার্যের পিতৃত্বকিপ্রতিতিম গ্রের বলা হর। যদিও মহামহোপাধ্যার বিধ্বশেশর ভট্টা চার্যের ক্ষেত্রকান্ত জানা গেছে যে গোড়পাদ এবং শংকরের
মধ্যে কালের ব্যবধান এত কেন্দি যে এই পর্যারে একজন গ্রেই যথেন্ট হতে পারে
না। শংকরের মতকে প্রকৃষ্টি বৌগ্ধ বলা হর।

গোড়পাদকে শ্বা প্রচ্ছন বেশ্ব বলাটা যথেন্ট নয় কারণ তিনি সিন্ধান্ত এবং সমান উভয় বিষয়ে বৃশ্বকেই অন্সরণ করেছেন। শংকর নিজেকে প্রে আন্তিক এবং বৈদিক পথের অন্সারী দেখাতে চেয়েছেন। সেজনাই তিনি চিক্তপন্দন এবং অলাতবত্ (স্থির চক্ত ) চিক্তভাবনাকে সরিয়ে দিয়ে নিত্য চিক্তভাব প্রতিষ্ঠা করার প্রয়াস করেন, যা অবশেষে উপনিষদের রন্ধের সঙ্গে মিলেমিশে একাকার হয়ে যায়। এতদ সঙ্গেও বহু মীমাংসক তাঁকে (শংকরকে) অর্ধ বিজ্ঞানবাদী মনে করেন। রামান্জভাষ্যের টিকা শ্রতপ্রকাশিকা তাঁকে বেশ্বদের সারিতেই দাঁও করিয়েছে:

'বেদেংনতো বৃশ্ধকৃতাগময়েং নতো, প্রামাণ্যমেতস্য চ তস্য চান্তম্। বৌশ্বোংনতো বৃশ্ধি-ফলে তথা খন্তে, ষ্মং চ বৌশ্বন্চ সমান সংসদঃ ॥' অর্থাং—বেদ মিথ্যা, বৃশ্ধরচিত আগম মিথ্যা। এই বেদ আর ওই আগমের

<sup>\*</sup> একটি লাঠির দুই মাথায় কাপড়ের গোলক বে'ধে তাতে আগন্ন জনিজের বোরানো হয়। দুরে থেকে ঘ্লায়মান লাঠিটিকে স্থির চক্রের মতো মনে হয়।

দুনিয়ার পাঠক এক হও! ~ www.amarboi.com ~

প্রামাণ্য মিথ্যা। জ্ঞাতা ( আত্মা ) মিথ্যা। জ্ঞান এবং তার ফল ( মন্ত্রি ) মিথ্যা। অতঃপর তুমি ( শংকর মতাবলম্বী ) এবং বৌশ্ধ এক পথের পথিক।

প্রথানে রামান্ত্রী পশ্ভিতগণ বেশ্বিবিজ্ঞানবাদ-শন্যেবাদের সঙ্গে শংকরের মতের তুলনা করে উভরকেই এক বলছেন। কিশ্চু উভরের মধ্যে পার্থক্যও আছে। শংকর তাঁর পরমগ্রের গোড়পাদের অলাত চক্রবং স্পন্দনশীল বিজ্ঞানকে একান্তই বৌশ্বদর্শনের সিন্ধান্ত মনে করে ত্যাগ করেন, পরিবতে নিত্য বিজ্ঞানবাদ তব্বে আস্থাশীল হন। বিজ্ঞান (রন্ধ) নিত্য হলে অধিকারী হবে, অতএব তার মধ্যে পরিবর্তন এনে জগং স্থিত হতে পারে না। যেটা বৌশ্ব এবং হেগেলীয় দর্শনে হওয়া সন্ভব। সেজন্য শংকরকে মায়ার আশ্রের নিতে হয়েছে। মায়া যদি কোনো বাস্থাবিক তত্ত্ব হয়ে থাকে তাহলে অবৈতবাদের অন্ত স্থানিশ্চিত। সেজন্যই আবার তাকে অনিবর্তনায় বলা হয়েছে। কিন্তু অনিবর্তনায় বললেই কার্যেশ্বার হবে না। এখানে বলতে হবে বিন্ধের মলেরস্তু যা মায়া, তা বাস্তাবিক না রছজ্বতে সপ্রভ্রম। শংকর বেদান্ত থেকে কাশ্মনির বৈদ্যাণন বরং অনেক যুক্তিপর্ণে, কারণ সেখানে পরমতত্ত্ব অবৈত বিজ্ঞানকৈ পশ্দনশীল স্থাকার করা হয়েছে।

করপাত্রী মহারাজের মান্য দর্শনে ক্রিটিহাসের প্রতি কিণ্ডিত আলোকপাত করে এবার আমরা তাঁর বন্ধব্য নিয়ে ক্রিটিচাচনার যেতে পারি: 'ভারতীর দর্শনে যদিও খবে বেশি বির্পেতা ক্রেটিচাচনার যেতে পারি: 'ভারতীর দর্শনে পোর্বের বেদ এবং বেদ বিষয়ে শাস্ত, যোগ সমাধি ঘারা লখ্ব পরমেন্বরীর প্রজ্ঞা এবং লোকিক প্রত্যক্ষাণ্মিনি তথাপি এখানেও সর্ব বিষরে সমন্ত ক্ষষির ভাবনা এক সদৃশ নর, উপরস্তু এক এক বিষরে এক একজন ক্ষষি ধারণা, ধ্যান, সমাধি ইত্যাদির মাধ্যমে তত্থান্ভূতি লাভ করেছেন সেই বিষয়ে সেই ক্ষয়িই সার্বভৌম। যেমন শব্দ বিষয়ে পাণিনি, কাত্যারন পতশ্লাল প্রম্ব আবার বাক্য বিচারে জৈমিনি, ব্যাস ইত্যাদি।'

ভারতীর দর্শনে বির্পোতার আধিকাই বেশি, ষেটাকে করপারী মহারাজ কম করে দেখাবার চেণ্টা করছেন। রান্ধণের দুটি স্বীকৃত দর্শনের মধ্যে তিনটি— সাংখ্য, বৈশেষিক এবং মীমাংসা—ঈশ্বরের অস্তিত স্বীকার করে না। সমস্ত ভারতীয় দর্শন আলোচনা করলে নিরীশ্বরবাদীদের সংখ্যা আরো বেড়ে যাবে। বোদ্ধ আর জৈন দর্শন তো অপোর্বিষের বেদ আর ঈশ্বরকে সরাসরি অস্বীকার করে। চাবকি সম্বন্ধে কোনো প্রশ্নই নেই, তিনি ছিলেন ঘোর বস্ত্বাদী, ক্ষাধদের মধ্যে প্রারশঃই কোনো বিষয়ে ঐক্যমত্য নেই। বোধহর এজনাই সংস্কৃততে একটা প্রচলিত প্রবাদ আছে: 'বেদাবিভিন্নাঃ স্মৃতেয়ো বিভিন্নাঃ, নৈকো মুনিষ্বাস্য বচঃ প্রমাণম্।'

ব্ৰুতে পারছি না হঠাৎ করপান্তী মহারাজ সমগু ভারতীয় দর্শন নিয়ে

পড়লেন কেন? যেভাবে মহারাজ কাশীর বিশ্বনাথ মণ্দিরে হরিজন প্রবেশের বিরুদ্ধে ধরনা দিতে গিয়ে স্বপক্ষে মাত্র কয়েক জনকে পেয়েছিলেন, যেভাবে বর্ণাশ্রম প্রথার সমর্থন করে মন্তিমেয় কয়েক জন, এ রকম অবস্থা সে কালেও ছিল। মহারাজ অবশ্য এতেও ফান্ত নন: 'ভারতীয় দর্শনের অন্তিম উদ্দেশ্য দর্খ-নিব্তি, মৃত্যুঞ্জয় হওয়া এবং মোক্ষ প্রাপ্ত করা, গৌণ অংশের মধ্যে অর্থ-কাম-ধম জনও আছে।'

চাবাক দর্শন ঠিক এর বিপরতি। চাবাক ইহ সংসারই স্থথের প্রত্যাশী আর কপিলের মতে মোক্ষ পরলোক ইত্যাদি সবই প্রের্রাহতদের মনগড়া ব্যাপার। সাধারণ মান্ধের চোখে ধ্লো দেবার চেণ্টা। বোষ্ধরা, নিবণিকে প্রদীপ নিভে যাওয়ার সঙ্গে তুলনা করে। করপাতী মহারাজের দর্শন দ্বেথ নিবারণে ব্রতী, কিন্তু দাস, শ্রে এবং স্ত্রীলোকের দ্বেথ তাঁর দ্বেথ নয়।

মহারাজ উপনিষদ উন্ধৃত করে বলছেন: 'একোংহং বহ্স্যাম: একের মধ্যে অনেক হয়ে ব্যক্ত হওরা।' যেখানে উপনিষদের বৃদ্ধে রন্ধসন্তের সম্পর্ক আছে সেখানে তারা করপান্তী মহারাজের মতো রন্ধতি সিভিয় এবং নিরীহ মনে করে না, তারা রন্ধের মধ্যে জগংকে মায়া ( ভ্রম ) করেও মনে করে না। এখানে তো প্রকৃতপক্ষে রন্ধকেই জগং রূপে মানা হয়েছে

না, তারা রক্ষের মধ্যে জগৎকে মায়া ( ভ্রম ) ক্রেও মনে করে না । এখানে তো প্রকৃতপক্ষে রক্ষকেই জগৎ রপে মানা হাইছে। 'মীমাংসকগণ বলেছেন 'ন কদুর্মিন দিশেং জগৎ' — অর্থাৎ এই জগৎ কখনও এমন ছিল না, যেমন আজু নেই স্থাৎ জগৎ সদাই এ রক্মই ছিল, সমস্ত গতিই তীরের গতির মতোই ভ্রমাজুক

এই লান্তিপ্রণ জনি থৈকে করপান্তী মহারাজ যাই প্রমাণ করবার চেন্টা করবেন তা সবই লান্তিপ্রণ হবে। তাঁর তো কাশীর মন্দিরে হরিজন প্রবেশকেও এক ধরনের জ্বম মনে করা উচিত ছিল। মনে হর মহারাজ তাঁর মহান্ গ্রের্ শংকরের বাণীতেও ভরসা করতে পারছেন না: 'ন বর্ণান বর্ণাসমাচার ধর্মা (বর্ণ কোনো কিছ্ নয়, বর্ণাশ্রম ধর্মাও কোনো কিছ্ নয়) জগৎ কখনও এক ছিল না, তার মধ্যে সবাদাই পরিবর্তান ঘটছে। কিন্তু অনেক সময় কার্যা তার কারণের সদশে হয়, তার ফলে উভয়কে এক মনে হয়।

যেখানে স্থবিধা হবে সেখানে করপাত্রী মহারাজ বেদ-শাস্তের উদাহরণ দেবেন। কিশ্তু এটাই রহস্য যে 'হাতপ্রকাশিকার' লেখকের বন্তব্য অন্সারে শংকর বেদান্তীদের কাছে বেদও মিথ্যা। সেভাবে মহারাজ আবার প্রত্যক্ষ অন্মান প্রমাণের দোহাইও দিছেন। কিশ্তু তিনি স্বয়ং অন্মানের অপ্রামাণিকতা সম্বন্ধে বলছেন:

'যত্ত্বে নান্মিতাংপ্যর্থ'ঃ কুশলৈরন্মান্ত্তিঃ। অভিযক্তে তরৈরন্যৈন্যযৈবোপপাদ্যতে॥'

অর্থাৎ —কুশল অ্ন্মানী ব্যক্তিরা বহু প্রয়ত্ব করে যে অর্থাকে তর্কাসিত্র

করে, সেই অর্থকেই অন্য অন্মানী তার্কিক তার নিজের অন্মান তর্ক বারা অন্যত সিম্প প্রমাণ করে।

মার্ক স্বাদ এবং বহুলাংশে বৌশ্বদর্শনও মগজ ধোলাই করা সিশ্বান্ত বা ধ্রুত্তিকে স্বীকার করে না। তারা এমন অনুমানকেই স্বীকৃতি দের বস্তুজগং থেকে বার সমর্থন পাওয়া বায়। আচার্য ধর্ম কাতি এজনাই বলেছেন 'প্রমাণম-ভিসংবাদি জ্ঞানম' অর্থাৎ, প্রমাণ সেই বস্তু যা পদার্থের বিকৃতি সাধন করে না। বিজ্ঞান তক সিশ্ব বিষরকৈ প্রমাণ স্বীকার করে না, তারা প্রয়োগ প্রামাণ্যতার দ্বারা লশ্ব তথ্যকেই মহাপ্রমাণ স্বীকার করে। গবেষণাগারে একজন বিজ্ঞানী করেক শত পরীক্ষা-নির্রাফার পর হয়ত একটি তথ্য বা তব্ব আবিক্কার করতে সমর্থ হন, কিশ্তু তাকে ততক্ষণ সর্বজনগ্রাহ্য বলা হয় না যতক্ষণ অন্য বিজ্ঞানীগণ অন্য জারগায় সেই একই পরীক্ষা একাধিকবার চালিয়ে তাকে প্রমাণ করতে সমর্থ হন। সেজনাই বলা যায় যে, সিশ্বান্ত তর্ক বা অনুমানের অধীন নয়, বরং বস্তুর অধীন। বস্তুত, বস্তুই অজ্ঞিম প্রমাণ্ড এ জন্যই ধর্ম কাতি বলেছেন: 'যাদিদং স্বয়মর্থানাং রোচতে তত্ত কে ক্রিয়া

অর্থাং—যদি বস্তুর পক্ষপাতিত্ব এদিক্সেই থাকে তাহলে অন্যের এর মধ্যে অর্থা নাক গলিয়ে কি লাভ ?

#### বেদ প্রামাণ্য

প্রোহিত এবং ধর্মাচার্যের ক্রি চরকালই ব্লিধব্রির বিরোধিতা করে আসছে।
কারণ তাদের একটাই উদ্দেশ্য থাকে, যাহোক করে কিছু গ্রেছিয়ে নেওয়া। যদি
সকলে সব কিছুকেই ব্লিধ এবং যুক্তি দিয়ে বিচার করে গ্রহণ করা শ্রে করে,
তাছলে বেচারাদের রুক্তি রোজগারই বন্ধ হয়ে যাবে। সে জন্যই এয়া চোখ বন্ধ
করে বিনা ওজর আপত্তিতে বেদ-প্রাণ অন্সরণ করার কথা বলে। বেদ
সম্পর্কে এটুকু বলা যায় যে খ্র কম ধর্মাচার্যই আছেন, যাঁরা একে সম্পর্ণের্পে
দেখেছেন বা জেনেছেন। যাঁরা দেখেছেন তাঁদের অনেকের কাছেও বেদের ছন্দ
রীতিমতো লোহার কড়াই ভাজা চিবানোর মতো ব্যাপার। করপারী বলছেন:
'বেদ প্রমাণাবাদীরা বলেন যে প্রয়োগ এবং বিবেকের ভিত্তিতে বেদের অর্থ বিষ্
সম্বের সোষ্ঠিব এবং সত্যতা প্রমাণ করা যায়। সেই ভিত্তিতে বেদের অর্থের
ব্যাখ্যাও করা যেতে পারে।'

বেদের প্রামাণিকতার খণ্ডন বৌদ্ধরা যেভাবে করেছেন তারপর অন্য কোনো প্রয়োগের প্রয়োজন আছে বলে মনে হয় না। ধর্ম কাতি 'বেদ স্বতপ্রমাণ' তত্তে বিশ্বাসীদের বৃশ্বিহান জড়ত্বের পাঁচটি উদাহরণের মধ্যে সামিল করেছিলেন:

'বেদপ্রামাণ্যং কস্যচিংকর্ত্ বাদঃ স্নানে ধর্মে ছ্ছা জাতিবাদাবলেপঃ। সংতাপারংভঃ পাপহানায় চেতি ধ্বস্তপ্রজ্ঞানাং পংচলিংগানি জাড্যে॥'

অর্থাৎ—বেদের (গ্রন্থ) প্রামাণিকতা, কোনো (ঈশ্বর) স্থিত কর্তার কর্তৃত্বাদ, শ্নানে ধর্মের ইচ্ছা, জাতিবাদের (ছোট বড় জাতপাত) অহংকার এবং পাপ দরে করার জন্য শারীরিক সম্ভাপ দেওয়া (উপবাস এবং শারীরিক তপস্যা করা)—এই পাঁচটি আকেল খোয়ানো লোকের ম্খতারই প্রমাণ।

বেদকে অপৌর্ষের বানা করে জৈমিনি বলতে চেরেছেন যেহেতু সমন্ত প্রেষেই অজ্ঞানতা, রাগ, ধেষ থেকে থাকে, এজন্য কোনো প্রেষের রচনাকে মানা চলে না, বেদ প্রেষ্কৃত নয়। কারণ তার কর্তাকে কেউ বলতে পারে না। অপৌর্ষের হওয়ার কারণেই তা অজ্ঞান্ত। ধর্মকীতি লিখেছেন যে, গ্রামেগঞ্জে এমন ব ল্ল প্রানো অব্যবন্ত কুয়ো পড়ে থাকতে দেখা যায়, যেগালির নিমাণ কে করেছিলেন কারো জানা নেই। কিন্তু সেজন্য ওগ্রালকে কেউ অপৌর্ষের বলে দাবি করে না। কত্ত ক্ষিণণ —ভরনাজ, বিশ্বত বিশ্বামিত, বামদেব —ইত্যাদি বেদের প্রভা। বেদ রচনার পাঁচ দণ বহর পর পালি স্তে, ক্ষিদেরই বেদমন্ত্র কতা বলে অভিহিত করা হয়েছে।

কোনো বিজ্ঞানী অথবা মার্ক সবাদী নিজেক সবজ্ঞ বলে দাবি করে না। কিন্তু করপাত্রী মহারাজ তাঁর পছন্দ মতে জৈনেক ক্ষান্তকে সবজ্ঞ হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করতে চাইছেন। অবগ্য তাঁর ম রকম কথাবাতা আর আকাশে ঢিল ছোঁড়া একই ব্যাপার: 'এক ক্ষান্ত প্রেম্প তথা ব্রহ্মান্ড গোলকে অবস্থিত প্রাণী সবজ্ঞ হবার দাবি করে, এটা ক্রিসাহসেরই নামান্তর মাত্র। জড়বাদীদের কল্পনার মধ্যেও পরস্পরের মাজালা প্রতাল মতভেদ বর্তমান।'

চাবকি এবং মার্ক সের প্রিপ্ত আক্ষেপ প্রকাশ করে খাবি করপাত্রী বনছেন:
'চাবকি এবং তার অন্পামী মার্ক স ইত্যাদি বস্ত্রাদীগণ প্রত্য ক প্রমাণ
ব্যতিরেকে অন্য কোনো প্রমাণে বিশ্বাস করে না।'

থেহেতু প্রত্যক্ষ প্রমাণ প্রয়োগ সিন্ধ, সেজনাই একে শ্ধ্মাত চার্বক এবং তার অন্থামী মার্কসিই নয়, বৌশ্ব দার্শনিকগণও প্রত্যক্ষকেই প্রমাণ বলে মেনেছেন। অন্মানের সেই অংণ্টিকেই তারা প্রমাণ বলে স্বীক্রে করেন, যে অংশের সমর্থন প্রত্যক্ষরণে পাওয়া যায়।

'কোনো সাধনের সিশ্বির জন্য প্রমাণ আপেঞ্চিক মাত্র।'

কিন্তু মারাবাদীদের কাছেই বা কি প্রমাণ আছে, যে তারা সমস্ত জ্গৎ এবং তার সমস্ত বশ্চুকেই মিথ্যা বাল আখ্যারিত করে। বিজ্ঞানীরা আর কিহ্ না হোক প্ররোগ অথবা প্রত্যক্ষকে অভত প্রমাণ বাল থাকো।

## ্করপাত্রী মহারাজের সঙ্গে কিছু বিভর্ক

অবৈত বেরান্তব্যদীদের তর্ক করার বিশেষ কোনো স্থযোগ নেই। কারণ তাঁরা শ্ধেমান্ত তর্কের ভিত্তিতে বিশ্বজ্ঞাকে মিথ্যা বলে উড়িয়ে দেন। মার্কস-

বাদীরা বৈদান্তিকদের বহুকালের স্বত্ব-লালিত লান্তিবিলাসকৈ এক মৃহুতে এই বলে খণ্ডন করে যে —যে মৃহুতে তারা (বৈদান্তিকেরা) ক্ষা নিব্যক্তির জন্য রুটির দিকে হাত বাড়ায় বা ঘ্যের জন্য বিছানার আশ্রয় খোঁজে, সঙ্গে সঙ্গে তারা নিজেরাই নিজেদের মতের বিরোধিতা করে ফেলে, কারণ বেদান্ত মতে জগতের সমস্ত কিছুই মায়া বা লম। ক্র্ধা কিংবা নিদ্রাও তাদের মতান্যায়ী মিধ্যা, আকাশকুসুম কম্পনা মাত্র।

জগংকে মিথ্যা আখ্যাদানকারী করপানী মহারাজ সাংখ্যর সংকার্যবাদের ঘারতর সমর্থক, যে অনুসারে কারণ-সামগ্রা, আবরণ ক্রেত্যাদি সরিয়ে কার্যকে ব্যক্ত করতে সমর্থ হয়। যেমন তিল থেকে তেল, দুখে থেকে মাখন, তন্তু থেকে স্থতো। বালি থেকে তেল কিংবা আকাশ থেকে তন্তু অথবা পার্টের সালাং বিবর্তন কখনোই সম্ভব নয়। ক্রেদে এবং গাঁতা এজন্যই স্থিতির বারংবার আবিভবি স্থাকার করে: 'স্যোচন্দ্রমসৌ ধাতা যথাপ্রেকলপয়ত্'। (প্রেস্টির মতোই বিধাতা উত্তরোত্তর স্থিতিতও স্থাতি চন্দ্র ইত্যাদির বিধান রাখেন।)

সাংখ্যর মত হলো মৃতি শ্বেতপাথরের মৃত্তি মজুত ছিল, ভাশ্বর তা থেকে আবরণরপৌ অতিরিক্ত পাথর সরিয়ে দের বিশ্ব মৃতি মুর্নালিত হয়। এভাবেই সারা সৃত্তি রচিত হয়ে চলেছে। করপাত্রী মহারাজ অবশ্য বালি থেকে তেল বের করার পক্ষে, কারণ রক্ষেত্র মুর্বা মিথ্যা কল্পিত জগৎ বালির মধ্যে তেলের মতোই ব্যাপার। বোল্দদশ্লিক পাল সাংখ্যর সংকার্যবাদের \* বিরুশ্ধে অসংকার্যবাদের সমর্থন করে। করেন বিষয়ে বোল্দদের মতকেই সমর্থন করেন। কারণ থেকে কার্য সম্পূর্ণ প্রেক বিষয়। দ্বেজনের সম্পূর্ক এটাই যে কারণ (কারণ-প্রবাহ) নল্ট হয়ে গিয়ে সে জায়গায় কার্য-প্রবাহ ক্রিয়াশলি হয়। যেহেতু কার্য সর্বাই তার কারণের সঙ্গে স্ক্লান হয়ের থাকে, সেজনাই উভয়ের মধ্যে একতার ল্রাভি হয়ে থাকে। একথা সর্বমান্য য়ে, কারণের মধ্যে বা কারণসমূহের মধ্যে যে বহুতু সৃত্তির সামর্থ থাকে, সেটাই তার দারা সৃত্তি হয়। বটব্লের বিজের মধ্যে বটবল্ক সৃত্তির শক্তি নিছিত আছে, আর বীজ নিজে বিনন্ট হয়ে বটব্লের মধ্যে বিশাল বটব্লেটি মজুতে ছিল, তাহলে সে কেবল উপহাসের পাত্রই হবে।

এরপর মহারাজ বলছেন: 'অচেতন কদাপি চেতন হতে পারে না।'

যদি অচেতন চেতন হতে না পারে তবে চেতনই বা অচেতন হবে কিভাবে ?

কিভাবে অখণ্ড বোধ শ্বরূপ ব্রশ্ব জগতে পরিবর্তিত হয়ে গেলো ? উত্তরে

কার্যের মধ্যে পর্বে হতেই সাঞ্চত পর্ণের্পে কারণকে স্বাকার করা ।
 দুনিয়ার পাঠক এক হও! ~ www.amarboi.com ~

বদি কেউ বলে জগৎ স্থি হয়েছে মিথ্যা মায়া থেকে, তা হবে নিছকই বাগাড়ুবর ।

ইতিহাস এবং ভূগর্ভ থেকে প্রাপ্ত ঐতিহাসিক বস্তুর ভিত্তিতে অনেক বৈজ্ঞানিক সিন্ধান্ত নিন্ত্তীত হয়েছে। এ সন্বন্ধে করপাত্রী মহারাজের বন্ধব্য : **'ইতিহাস স্বরং কোনো সিন্ধান্তের ধারক বা প্রতিবশ্বক হতে পারে না। গাঁবত** এবং পদার্থ বিজ্ঞানে এমন অনেক সিন্ধান্ত আছে, যা পরম্পর বিরোধী।

বিজ্ঞান প্রয়োগসিম্ব তত্তকেই সিম্বান্ত রূপে স্বীকার করে। যা সর্বত্ত প্রয়োগ দ্বারা প্রমাণ করা যায়, একমাত্র তাকেই তারা মানে। পরস্পর বিরোধী ত**দকে** তারা সিম্থা**ন্ত** রূপে স্ব<sup>®</sup>কার করে না।

কিন্তু মহারাজ বিজ্ঞানের ওপরে তেমনই ক্ষিপ্ত, যেমন ক্ষিপ্ত বাঁড় লাল কাপড় দেখলে হয়। সে জনাই বলছেন: 'জড় বস্তুকেই সত্য মানা হয়েছে। তাকে অবথা কতু মানা ভান্তির পরিচায়ক। …পরমেশ্বরীয় প্রজ্ঞা দারা প্রাপ্ত পরমার্থ সত্য জ্ঞানের অপলাপ করা চলে না। প্রামেণ, যুক্তি, তর্ক বিহুনি বিজ্ঞান, বিজ্ঞানই নয়, তা থানিক অজ্ঞানতা আৰু প্রাটিক আত্মাভিমান ।

মারাবাদীদের জগতের মিথ্যা বৃহতু থেতে কিই বা দেনা-পাওনা আছে। কিশ্তু ঐশ্বরিক জ্ঞানের সম্পদে সম্প্রে ব্যক্তিস্থিত এ বিষয়ে একমত নন।

'বেদা বিভিন্নাঃ স্মৃতায়ো বিভিন্ন কোন্নির্যস্য বচঃ প্রমাণম্।'

#### মায়াবাদ

যদিও জগৎ তিন কালেই অসত্য, অবাস্তব, মিথ্যা, কল্পিত—এটাই করপাত্রী মহারাজের বেদান্তের সিন্ধান্ত —তথাপি তাঁরা বলেন : 'বস্তৃত সভ্যতার নির্ণ'র হতে পারে একমাত্র প্রমাণের দারাই, কারণ প্রমার ( যথার্থ জ্ঞান ) কারণকেই প্রমাণ বলা হয়, আর অজ্ঞাত, বাধাহীন, অসন্দিশ্ধ বিষয়ের জ্ঞানকেই প্রমা শব্দ দারা বোঝানো যায়। এই প্রমার কারণকেই আমরা প্রমাণ বলে থাকি।

প্রমা অর্থাৎ, যথার্থ জ্ঞান আর তার কারণ প্রমাণ কটস্থ ( নিত্য ) অণৈবতবাদে কখনোই সম্ভব নয়, কারণ তাদের কাছে জ্গুং এবং সমস্ত জাগতিক বিষয়ই মায়াবাদের সিন্ধান্তে নিছক শ্রম।

সেজনাই এরপরও মহারাজ যা নিবেদন করছেন তাও যথার্থ নয় : 'বেদান্ত মতান,সারে বিনাশ অথবা ধ্বংসের অংকুরকেই কারণ হিসেবে মানা হয় না, কিন্তু বীজের অবয়বই অব্কুরের রূপে পরিবর্তিত অথবা বিবর্তিত হয়। কোনো কার্য বিনাশলাভ করলে তা থেকে কোনো ভালো জিনিস স্থিটি হয় না।…কত্ত মার্কস হেগেলের বান্বিক তত্ত্বের অপব্যাখ্যা করে প্রয়োগ করেছেন।

বেদান্ত (শংকর) মতে বিনাশ বা বিধরংস কোনো বিষয়ই হতে পারে না, কারণ জগৎ তাদের কাছে শশ্শঙ্গে কিংবা আকাশকুস্থমের মতোই অলীক।

হেগেলের সিন্ধান্ত অনেক দরে, কারণ হেগেল বিজ্ঞানকে ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্তনশাল স্থীকার করেন, বৌন্ধ যোগাচারীরাও হেগেলের সিন্ধান্তের সমর্থন করেন।
স্বরং বিজ্ঞান ( চিন্ত, ভাব ) বিকার অবস্থার থাকলে তাদের কোনো আপত্তি নেই,
এবং এজন্য বৌন্ধরা জগংকে বিজ্ঞানেরই পরিণাম স্বর্গে মনে করেন। তাঁদের
মায়াবাদের আশ্রয়ের প্রয়োজন নেই। বৌন্ধ বিনাশ এবং বিধরংসের অংকুরকে
কারণ বলে স্থীকার করে না, বরং যে বস্তুর বিনাশ বা বিধরংস হলো, সেগ্রলিই
'আন্যথাসিন্ধি-শন্নে কার্যাব্যবিহত-পর্বে কণবতী' হওয়ার কারণেই কারণ। বিনাশ
অভাব হওয়ার কারণ, তার জন্য অন্য কোনো কারণের পেছনে ছোটার প্রয়োজন
নেই। সমস্ত বস্তুই তার মৃত্যু পরওয়ানা সঙ্গে নিয়েই জন্মায়। অতএব তার
বিনাশের জন্য কোনো কারণের আবণ্যকতা নেই। বস্তুত যাকে আমরা আগ্রেন
পর্তে, কাঠ বিনন্ট হচ্ছে বলি এটা সঠিক নয়। কাঠ আগ্রনে প্রেড় কাঠকয়লা
অথবা ছাই উংপল্ল করছে, যাকে আমরা ভাব পদার্থ বলতে পারি। মার্কস
হেগেলকে ব্রুতে পারেননি, কিন্তু করপাত্রী মহারাজ ব্রুঝে ফেলেছেন, একথা
বলার অর্থ নিজের ঢাক নিজে পেটানো।

মারাবাদীদের আর একটি প্রনাপোত্তি : স্কুলিভিকদের রন্ধ, সাংখ্যর প্রকৃতি অনস্ত প্রপঞ্চের ভাশ্ডার। তার মধ্যে শক্তি ব্রুক্তে সমস্ত বস্তুই নিহিত আছে।'

দ্ব'জনের প্রকৃতি আর ব্রহ্ম মেন্তে প্রক বস্তু নর। তাদের মধ্যে আকাশ পাতাল পাথকা বর্তমান। ব্রহ্ম বিশ্ব বেধ রপে, তার মধ্যে কখনো কোনোও বিকার হয় না, সেজনা জ্বাবের বস্তু সমহের মধ্যে শক্তি (সামর্থ ) রপে অবস্থান করা সম্ভবই নয় বিকার জন্য বৈতের আবশাক। সাংখ্যর প্রকৃতির মধ্যে অবশ্য কার্য উৎপাদনের শক্তি আছে, কারণ তা পরিবর্তনশীল। তাদের ক্রিটি এটাই যে তারা নিত্য চেতন প্রহ্মকে স্বীকার করে, যে নিজ্রির হবার কারণেই কারণ হতে অসমর্থ । কারণের মধ্যে কার্য সমহেণভাবে উপস্থিত থাকে, তাদের এই সংকার্যবাদ তত্ত্বও ল্লাভ। ধর্মকীতি সঠিকভাবেই বলেছেন:

'অদৃষ্টেস্বেমিস্তর্গতি ভূণাপ্তে, কারিণাং শতম্।'

অথাৎ—ভূণের ডগায় অদ্শ্য শতহন্ত্রীর সমান কারণের মধ্যে কার্যের সন্তা নিহিত। অবণ্য একথা ঠিক যে কারণের মধ্যে কার্য উৎপাদনী ক্ষমতা (শস্তি) বর্তমান। এ তত্ত্ব মোটাম্বিট সর্বজনগ্রাহ্য।

করপাত্রী মহারাজের বেদান্ত প্রমাণের সমস্ত উপকরণগর্নিকেই মিথ্যা মারা বলে ঘোষণা করার ফলেই কোনো বিষয়ের স্থাপনা করতে অপারগ। তব্তুও কিন্তু শ্রী করপাত্রী বলছেন: 'অবৈতবাদী বৈদান্তিক যদিও ব্রহ্ম ব্যতিরেকে অন্য সমস্ত বন্তুকেই পরমাথিক বাধা মনে করে তথাপি স্বপক্ষ-সাধন, পরপক্ষ-বাধনের জন্য ব্যবহারিক প্রমাণ-প্রমেয় ইত্যাদি সমস্ত অবস্থাকেই স্বীকার করেন।'

LXVI-6

তাহলে উপরোক্ত সিন্ধান্ত থেকে দেখা যাচ্ছে যে আপন মত সমর্থন এবং পরমত খণ্ডন ঠিক সেই কর্তৃ যার সন্বন্ধে হাক্কা চালে ধর্মকীতি বলেছেন : ধরা যাক কোনো ব্যক্তিচারিলী স্ত্রী ব্যক্তিচারের সময় ধরা পড়ল। তাকে অন্যোগ করায় সে বলতে লাগল, দেখো আমার ম্খপোড়া স্বামীর রকম সকম, সে আমার মতো সাধ্বীর কথায় বিশ্বাস না করে নিজের দ্বটো চোথকেই শ্ব্র্য বিশ্বাস করছে।

এর পর করপাত্রী মহারাজ বলছেন: 'চিত্তের একাগ্রতার্শেরী যোগ থেকে উদ্ভূত সামর্থযাত্ত পরমেশ্বরীয় প্রজ্ঞার সাহায্যে তথা অপোর্বেয় আগম দারা আত্মা-পরমাত্মা সম্পর্কে দঢ়ে নির্ণয় করা সম্ভব হয়।'

এটা অবশ্য অম্প্রকারের মধ্যে কালো বেড়াল খ্ৰ'জে বেড়াবার মতো ব্যাপার।
তবে আধ্নিক বিজ্ঞান মহারাজের ঐশ্বরীক প্রজ্ঞার কাছে তাদের জ্ঞান ব্লিধ
বশ্বক রাখতে রাজি নয়, রাজি নয় তথাকথিত অপৌর্ষেয় বেদের কাছেও।
বেদ পৌর্বেয় এবং খ্লিপ্রে একাদশ-হাদশ শুর্কের আর্যদের ইতিহাস,
ভূগোল, সামাজিক এবং আর্থিক অবস্থা জান্ত্রী এক অম্ল্য সম্পদ, একথা
কেউ অস্বীকার করে না। অপৌর্ষেয় দুর্দির করলে তার এই স্বীকৃতি আর
থাকে না।

থাকে না।

উপনিষদের বহু জারগাতে স্কেতির লম হয়; বস্তৃত আত্মা তথা রশ্বের
অবৈত থেকে পার্থ কা এটুকু বি এরা জগতে বস্তু সম্বের অন্তিত্বকে অস্বীকার
করে না। এই ভাব বেদান্ত মুক্তির মধ্যেও দেখা যায়, সেজন্যই মুক্ত হলেই আত্মা
পরমাত্মার পরিণত হয় না যদিও ভোগের ক্ষেত্রে আত্মা পরমাত্মার সঙ্গে সমান।
ভোগমাত্র সামা লিংগাং। সেখানে জগংকে শরীর আর ব্রন্ধকে শরীরী কিংবা
শারীরিক রপে মানা হয়েছে। ব্হদারণ্যকের অন্তর্যামী রাদ্ধণের অভিপ্রায়ও এ
রকম: য়াশ্ব্যু তিন্তান্তেন্ত্রায়মর্যাত।

এ বিষয়ে রামান্জের মত উপনিষদের বেশি অন্কুল।

রক্ষের অতিরিক্ত ঈশ্বর; প্রকৃতি ইত্যাদিকে অস্বীকার করা মায়াবাদীদের একথা বলাও নিরথ ক : সমস্ত ঘটনার মলে ঈশ্বর চেতনাধিষ্ঠিত প্রকৃতি।… প্রকৃতি ক্ষণ পরিশামশীল তথা গতিশীল।

যা শ্বত গতিশীল, তার মধ্যে গতি স্ভির জন্য অন্য কোনো বস্তুর প্রয়োজন রিতা নেই, আর গতিহীন ব্রহ্ম অথবা ঈশ্বর চেতনার মধ্যে গতি স্ভির শক্তি কোথা থেকে পাবে? বস্তৃত যে ব্রহ্মকে বাণী এবং মনের সাহায্যে জানা যায় না, ইন্দ্রির যেখানে পে'ছিতে অক্ষম; সে রকম এক অদৃশ্য বস্তুর ক্রিয়া থেকে অন্মানের স্ভিত হতে পারে। কিন্তু ব্রহ্ম নিশ্বিষ । এ রকম তথ্ শ্রম্মা দিয়ে মানা যেতে পারে। কিন্তু লক্ষণ প্রমাণ দিয়ে একে কখনোই প্রমাণ্য করে তোলা যাবে না। অবিদ্যা, অপ্তান ইত্যাদি অভাব রপে। অভাব থেকে ভাব স্থিত হয় না। একথা করপাত্রী মহারাজও তাঁর গ্রন্থে বার কয়েক স্বীকারও করেছেন। যখন জগতের অস্তিত্ব নেই তখন কিভাবে বলা যেতে পারে: 'ব্রন্থের মধ্যে অবিদ্যার আবরণ প্রমাণ সিশ্ব অতএব তা একই সম্বিত (বিজ্ঞান) এবং অনাদি।'

'অবিদ্যা বিশিণ্ট আত্মাই স্মন্তা।'

আত্মা অর্থাৎ রক্ষের অতিরিক্ত কোনো পদার্থাই নেই। যেহেতু রশ্ব নিশ্তির অতএব তার দারা শ্বরণও সম্ভব নয়; কারণ শ্বন্তি এক মানসিক প্রক্রিয়া। রক্ষের অবিদ্যা অভাবের সঙ্গে যুক্ত হওয়া, বোধর্পে হওয়ার কারণেই অসম্ভব। প্রকাশ যদি অম্থকারে ঢাকা থাকে তাহলে কে তাকে প্রকাশ বলে মানবে। আসলে ভ্রম, মায়া, অবিদ্যার সাহায্যে মায়াবাদীরা তাদের কাজ হাসিল করতে চার।

'বেদান্ত মতান,সারে সব'গত চিদাত্মকে আব্তুকরে স্থিত ভাবার,পৌ অবিদ্যাই সম্পর্ণ জগতের আকারে স্থিত থাকে।'

যথন সর্বজ্ঞগংই অক্তিহহীন তথন চিদাস্থা কিংবা ব্রহ্ম সর্বগত হবে কিভাবে ? অবিদ্যা যদি ভাব রূপ হয়, তাহলে ব্রহ্ম সাজ আর একটি তছও সামনে
এসে উপস্থিত হয়, সে ক্ষেত্রে 'ব্রহ্ম ব্যাতিরেক্তি সবই মিথ্যা' অবৈতবাদের এই
সিন্ধান্ত ভান্ত প্রমাণিত হয়ে যাবে। যেতের প্রদান্ত শ্রন্থা এবং বিশ্বাসের বস্তু,
তাকে তক'-প্রমাণ দিয়ে প্রমাণ কর্মান্তর না। অতএব একথা বলাও তাহলে
ভূল হবে: 'অথপ্ড বোধস্বরূপ কর্মই অহং বোধের সঙ্গে যান্ত হয়ে কতাভিষিত্র
হয়, ইদংবৃত্তি যান্ত হয়ে প্রপ্তার্থির (মায়াময়) প্রতীত হয়, এবং সেই আন্ত-বাহ্য
সমস্ত বিষয়কে সাক্ষী রুক্তে করে।'

'অবৈত বেদান্ত দ্নিউতে পরমেশ্বর স্ব'প্রপঞ্চের উপাদানকার**ণ ; অতএব** তিনি সর্বশক্তিমান।'

অহৈত তত্ত্বের সঠিক হবার সম্ভাবনা কিছ্মারে পর্যান্ত ছিল যতক্ষণ তাকে পরিবত নশীল স্বীকার করা হতো। কিন্তু শংকরের বেদান্ত একে অস্বীকার করে।

'যার মধ্যে বাস্তবিক বিভাজন ( বিকার ) হয়ে থাকে, তা কথনোই ব্রন্ধ নয়।' অধ্যাস ( ভ্রম ) মাস্থা

অকৈতের নিশ্তির নিত্য রশ্ধ জগংকে প্রত্যাখ্যান করে। জগতের অস্তিত্ব স্বীকার করা ভিন্ন কোনো প্রমাণ নেই, অতএব এর ঘারা কোনো কিছ্ প্রমাণ করা যায় না। এ বিষয়ে মায়াবাদীদের বন্তব্য: 'অনিবর্চনীয় মায়ার অধ্যাস ( ভ্রম ) থেকেই তার মধ্যে অনেক ধরনের ভ্রমারোপহ হয়ে থাকে। অবৈতবাদী শংকর গোড়পাদের মতান্সারে প্রখানত্রী মতকে স্বীকার করেছেন।'

মায়া অর্থ ভ্রম, অধ্যাস এবং অধ্যারোপের অর্থও তাই। 'রজ্জুতে সর্পভ্রম

দুনিয়ার পাঠক এক হও! ~ www.amarboi.com ~

হবার মতো, জগতের কারণে তার মধ্যে কোনো বিভাজনের কল্পনাও ব্যর্থ ।
মায়াকে অনিবর্চনার — যার সন্বশ্ধে কিছু বলা চলে না — ইত্যাদি বললেও তার
প্রামাণিকতা প্রমাণিত হর না । বিজ্ঞানবাদের স্বাপেক্ষা মহত্তপূর্ণে অবদান ছিল
এই যে জ্ঞান গতিশীল এবং পরিবর্তনেশীল । বৌশ্ব বিজ্ঞানবাদ আর হেগেলীয়
বিজ্ঞানবাদ উভয়েই এই তত্তকে স্থাকার করে । গোড়পাদও এর মহত্তকে হলয়ঙ্গম
করেছিলেন এবং সেজনাই তার গ্রন্থ আগম শাস্কে বিজ্ঞানকে বনেঠি বা স্থিরচক্রের
গতি বা শ্রন্থশনশীলতার সঙ্গে তুলনা করেছেন । আর শংকর অপরের যাত্তা ভঙ্গ
করার জন্য নিজের নাকই কেটে ফেলেছেন । বিজ্ঞানবাদের স্বাপেক্ষা প্রাচীন
এবং গ্রেভ্রেশ্রণে অংশকে তিনি বাতিল করে দিলেন । প্রস্থানত্তরী অর্থাৎ
উপনিষদ, বেদান্তসত্ত্ব আর গীতার ভাষ্য দিয়ে শংকর তার মতকে প্রতিষ্ঠিত
করার চেণ্টা করেছেন । কিন্তু এই প্রস্থানত্তর্যাও মায়াবাদ, অধ্যাসবাদ (ভ্রান্তিবাদ)
রক্ত্রে-সপ্রভ্রমবাদকে সমর্থন করে না ।

করপাত্রী মহারাজ যথন স্বয়ং চোখ ব্জে অন্য ক্রেক্ট্রের্ডর হাত ধরেছেন তখন 'অন্ধে নৈব নাম্মানা যথান্ধাঃ' —উদ্ভিটি ক্রিস্থার্ণ হওয়া উচিত।

'আত্মা নিত্য অখ'ড বোধস্বর্প। তার মুক্তে অনাত্মার অধ্যাস বা হৃদ্ধ এবং তহুত্বনিত হৃদ্মাত্মক বন্ধন হয়ে থাকে।'

আত্মা অথাং রন্ধ নিতা, অথাং ক্রিমধ্যে কোনো পরিবর্তন হয় না। আত্মা অখণ্ড অথাং তাকে বিভক্ত করা ক্রিমনা। আত্মা বোধর্পী অথাং তার মধ্যে তিন কালের (ভূত-বর্তমনে ক্রিম্বর্ত) অজ্ঞান, অবিদ্যা অথবা মায়া টিকতে পারে না। অধ্যাস ভ্রমির্ব্ত আরেক নাম। কিল্তু বোধর্প আত্মার মধ্যে অনাত্মার অধ্যাস কিভাবে সম্ভব? আর সেই অধ্যাসের কারণে ভ্রমর্পী বন্ধনই বা কিভাবে হতে পারে?

তব্ও মহারাজ বলে চলেছেন: 'ষেমন রজ্জ্বতে সপের অধ্যাস হয় তেমনই চৈতন্যের মধ্যে প্রপঞ্চের অধ্যাস। অতএব অধিষ্ঠান চৈতন্যের মধ্যে প্রপঞ্চ অধ্যস্ত আছে। সেই চৈতন্য থেকেই প্রপঞ্জের প্রকাশ হয়।…বেদান্ত মতে আবরণের বিনাশই মোক্ষ।'

চৈতন্য বোধর্পে বর্তমান, তার মধ্যে প্রপণ্ড কিংবা জগতের ক্রম হওরা কিডাবে সম্ভব? ক্রমের অধিষ্ঠান যদি চৈতন্য রপে হর তাহলে তো তা ভালো বোধরপে? প্রপণ্ড অথাৎ জগৎ অধ্যন্ত নয় বরং তা বাস্তবিক। যদি অধ্যাস বা ক্রম কিছ্ থেকে থাকে, তাহলে তা আছে প্রপণ্ডের মধ্যে রক্ষের মধ্যে। বস্থ্যাপ্রের মতো অলাক মনে করা প্রপণ্ডের (জগৎ) কোনো চৈতন্য থেকে প্রকাশের আবশ্যকতা নেই। যদি নিত্য বোধরপে রক্ষে অজ্ঞানের আবরণ সম্ভব হয়, তাহলে এই আবরণের না হবে কখনও বিনাশ, আর না এর থেকে কেউ মোক্ষ লাভ করতে সক্রম।

দুনিয়ার পাঠক এক হও! ~ www.amarboi.com ~

জগৎকে মারা এবং তিন কালেই অস্তিত্বহীন স্বীকার করে গোড়পাদ বলেছেন : 'আদাবন্ডে চ যক্ষান্তি বত মার্নেপি তত্তথা।'

অর্থাৎ —যা না ছিল আদিতে, না অন্তে থাক ছেপ্সি বর্তমানেও সে রকমই অর্থাৎ অন্তিক্হীন।

জগৎ ক্ষণ পরিবামী, এর পরিবাম ত্রু সেখ্যাপত্র তবের সঙ্গে মেলে না। ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্তনশীল হওয়া সুক্তিতা দ্বান, কাল, সম্বন্ধ, ধর্ম (গ্রেণ) যাত্ত সিদ্ধান কাল, সম্বন্ধ, ধর্ম (গ্রেণ) যাত্ত দ্বিত রাখতে সক্ষম, সেজন্য তিরি স্থান, কাল, সম্বন্ধ, ধর্মের থেকে অভাব সম্ভব নয়। এই প্রসঙ্গে মহামুদ্ধিনিজেই নির্দেশ দেন: 'যস্য যদেশাবিজ্ঞিন্ন বংকালাবিজ্ঞিন্নবংশবাবিজ্ঞিন্ত ধ্যমবিজ্ঞিনত বাত্ত তব্য তদেশাবিজ্ঞিনত কালাবিজ্ঞিনত গ্রেশ ধ্যবিজ্ঞিনত কালাবিজ্ঞিনত গ্রেণ ন সম্ভবতি।'

অর্থাৎ --- যার যে দেশ-কাল-সম্বন্ধ-ও-ধর্মাবচ্ছেদে যে অধিকারণতা যেখানে, সেখানে সেই দেশ-কাল-সম্বন্ধ-ও-ধর্মাবচ্ছেদে তার অত্যস্তাভাব থাকতে পারে না।

## সাত

# . বৌদ্ধদর্শন, মার্কসীয় দর্শন

বৌদ্ধদর্শনকৈ প্রার্থামকভাবে মার্ক'সীয় দর্শন জানার সি'ড়ির প্রথম ধাপ বলা যায়। যেমন, পশ্চিমে এর জন্য রয়েছে হেগেলায় দর্শন। হেগেল বিজ্ঞান-যাগে জন্মেছিলেন, আর যোগাচার দর্শনের স্থিত হয়েছিল সেই সময়, যথন থেকে আধানিক বিজ্ঞানকে অন্তিতে আসতে লেগেছে চোণ্দশো বছর। করপার্রা মহারাজ বোদ্ধদর্শনের নাম শানেই তাকে খণ্ডন করতে উঠে পড়ে লেগেছেন। তাঁর হয়ত জানা নেই যে মায়াবাদ বা শংকরমত বলে যা প্রচলিত তা শংকর নিয়োছলেন গোড়পাদের কাছ থেকে, আবার গোড়পাদ তা বোদ্ধদর্শন থেকেই নিয়োছলেন। বোদ্ধদর্শনে আত্মার কোনো দ্বান নেই। বস্তুত উপনিষদের আত্মার দোহাই দিয়ে যে অজ্ঞানতা দর্শনের ক্ষেত্রে প্রসারিত হয়েছিল, তার বিরাহেশ্বই প্রতিবাদ করে বান্ধ অনাত্মবাদের ঘোরার করেন: 'সন্ব অনিচঙ্গ, সন্বং দর্খং, সন্বং অনজ্ঞা অর্থাৎ —সবই অনিস্কৃতি পারে বৈদিক ধমের বিরোধী, কিন্তু করপারী মহারাজ বলছেন: 'বৌদ্ধান স্থাভ পারে বৈদিক ধমের বিরোধী, কিন্তু তা সন্তেও তাদের মধ্যে আত্মার স্থাতীতা আছে।'

আছা ক সমর্থন করতে গিয়ে স্বিক্টাজের এরকম অন্ধ হয়ে যাওয়া সঠিক নম যে, বির্ম্প পক্ষের ম্থে নিজের মধ্যামতো কথা বসিয়ে তাকে দিয়ে নিজ পক্ষ সমর্থন করাতে হয়।

### ক্ষণিকবাদ

অনিত্যবাদ অথবা ক্ষণিকবাদ বৌশ্বদশনের মলেভিত সিন্ধান্ত। বৌশ্ব-দার্শনিকগণ বলেন:

'যৎ সৎ তৎ 'ক্রণিকং যথা জলধরঃ

সম্ভণ্ড ভাবা হযে।' (জ্ঞানশ্রী মিত্র—ক্ষণভদ্মসিখিঃ)

অথাৎ — যা সদ্বেশ্তু তা মেঘের ন্যায় ক্ষণিক। জগতের সমস্ত পদার্থ সং (ভাব) সেজন্যই ক্ষণিক।

একথা আগেই বলা হয়েছে যে কার্য ও কারণের সদ্শতার জন্য একতার ভান্তি হয়। এই মৃহতেরি দৃশ্যমান দীপশিখা, আগের মৃহতেরি দীপশিখারই অন্রপ্, সেজন্য আমরা একই দীপশিখা বলে থাকি।

সত্ অর্থাৎ বাস্তবিক পদার্থ কস্তুত কি ? সে সম্পকে বৌশ্বরা বলছেন :
'অর্থ ক্রিয়া সমর্থ তৎ তদত্ত প্রমার্থ সং।'

(ধর্মকাতি'—প্রমাণবাতি'ক)

অর্থাৎ —যে বস্তু অথ ক্রিরা—বান্তবিক ক্রিরা—সম্পাদনে সমর্থ, তাই প্রমার্থ সত্। স্বপ্নের লাভ্য অর্থ ক্রিরা—ক্র্যা নিব্তিতে—সমর্থ নর, সে জন্যই তা সত্ নর। জাগ্রতাবস্থার লাভ্য —অর্থ ক্রিরার সমর্থ, সে কারণেই তা প্রমার্থ সত্। অর্থ ক্রিরার সমর্থ হওরার অর্থ প্রয়োগ দারা সিম্ধ হওরা। প্রমার্থ সত্তরর (বান্তবিক পদার্থের) এই লক্ষণগ্রনিকে বর্তমানকালের বিজ্ঞানও স্বীকার করে। কিন্তু মারাবাদীদের মারা ছড়িরে লাভ্য থেতে হবে।

### সংকাৰ্যবাদ ভাল্ড

সাংখ্য শাস্ত্রীয়গণ সংকার্যবাদকে মানেন, যার উল্লেখ ইতিপ্রেই করা হয়েছে এবং যার উদাহরণ করপাত্রী মহারাজ দব জায়গাতেই দিয়ে থাকেন। কিন্তু তিনিও এটা স্বীকার করেছেন: 'সাংখ্যবাদী সংকার্যবাদী হয়েও অচেতন প্রকৃতিকেই কারণ বলে থাকেন, কিন্তু বৈদান্তিকগণ চেতন রন্ধকে কারণ মনে করেন। যা স্থিতির আগে যে রপে, যে অবস্থার ছিল্প তা থেকেই উৎপল্ল হয়। 
…অতএব তা স্থিতির আগের কার্য-কারণরপ্রেক্তি কিবে যায়। স্থিতির পরেও কার্য-কারণের সঙ্গে অভিল্ল থাকে।'

কারণের কার্য উৎপাদনের ক্ষমতাত্তি তার কার্যরপে মনে করা স্থমাত্তক, একথা আগেই বলা হয়েছে। বটব ক্রেইনি নিজের মধ্যেই বিশাল বটব ক্রের অবস্থান একথা বলা সেরকমই ব্যাপার ফেকেইনির ডগায় অদ্শ্য শতহস্তীর উপস্থিতিকে মানা। সেজন্য একথা বলা ক্রেইনির বাং 'স্থিতির আগে কার্যও সং অবস্থায় থাকে।'

বৌশ্বরা বিনাশ (অভারি) কারণবাদ স্বীকার করে না, বক্তৃত যা আছে ত সবই বিনাশশীল, এই তত্ত্ব স্থাকার করে। সদ্ বক্তৃই (বাস্ত্রবিক বক্তৃ) কারণ হতে পারে অভাব নয়। বেদান্তের 'এক' কারণবাদকে বৌশ্বরা স্বীকার করে না বরং কারণ সামগ্রী—বহু কারণের একগ্রিত হওয়াকে তারা কার্য উৎপত্তির কারণ মনে করেন। এই বিশ্লেষণ মার্কস্বাদের 'পরিমাণের দ্বারা গ্র্ণগত পরিবর্তন' সিম্বান্তের খ্ব কাছাকাছি। এই জন্যই কারণ কার্য থেকে সম্পূর্ণ ভিন্নতর যদিও সাদশ্য থাকার জন্য উভয়কে একরকমের মনে হয়।

বৌশ্বদর্শনে খাবই স্বন্ধপ জ্ঞানের পরিচয় দিয়ে করপান্তী মহারাজ আবার বলছেন: 'বৌশ্বগণ···চার আর্য সত্যকে স্থীকার করে। তাদের ঈশ্বর স্থগত এবং জ্ঞাং ক্ষণিক।'

যেভাবে এর আগে করপাত্রী মহারাজ বেচারা বৌশ্বদের ঘাড়ে আত্মাকে গছিরে দেবার চেণ্টা করেছিলেন, এবার ওই একইভাবে ঈশ্বরকেও গছাতে চাইছেন। এর আগেই বলা হয়েছে যে বৌশ্বদশনির সর্বশ্রেষ্ঠ বিচারক ধর্ম ক' তি ঈশ্বর বিশ্বাসকে বিকৃত জ্ঞান এবং জড়তার পাঁচটি লক্ষণের সঙ্গে তুলনা করেছিলেন। একথা সত্যা, যে বৌশ্বগণ দৃঃখ, দৃঃথের কারণ, দৃঃখের বিনাশ এবং দৃঃখ বিনাশী পথ এই চারটি সত্যকে মেনে থাকেন। এই চারটি আর্ম্ব সত্যকে মার্ক সবাদীদের স্বীকার করতেও কোনো বাধা নেই যদি তাকে এমনভাবে বিশ্লেষিত করা যায়—জগতে দৃঃখ আছে, তার কারণ শোষণ, শোষণের অবসান করা, সেজন্য সাম্যবাদী পথ অন্সরণ করা। এই দৃঃখ বিনাশের পথ সাম্যবাদ। বৃদ্ধ এবং মার্ক স উভারই বিশ্বকে ক্ষণিক (সদা পরিবর্ত নশীল) মেনেছেন।

#### বিজ্ঞানবাদ

বৌশ্বদর্শন চার ভাগে বিভক্ত । যোগাচার দর্শন তার মধ্যে একটি যা সংসারের মলে কারণকে বিজ্ঞান আখ্যা দের । হেগেলও তাঁর মতবাদের মধ্যে একে স্বীকৃতি দিরেছেন । অসঙ্গ যোগাচারের সংস্থাপক ছিলেন । পেশোয়ারের পাঠান বংশে অসঙ্গের জন্ম । খৃতিপুর্ব চার শতাব্দরির মাঝামাঝি তাঁর সমরকাল । কিছ্মুপণ্ডিত ব্যক্তি অসঙ্গেরও আগে মৈরেরকেই যোগাচারের সংস্থাপক বলে স্বীকৃতি দিরে থাকেন, যেমন শংকরের বৈদান্তিক মতকে শংকরের আগেই প্রতিষ্ঠিত করেছিলেন গোড়পাদ । প্রাচীন বৌশ্বদর্শনে রুক্তি করিকার তর্ব। উত্তরই স্বীকৃত ছিল । উত্তর্ভিক্তাক ছিল । মনে হর মৈরের কিংবা অসঙ্গ, কেউ কোনোভাবে গ্রীক নিমিনক প্লাতোনের বিজ্ঞানবাদী তত্ত্বর সংস্পর্শে এসেছিলেন । অসঙ্গের ক্রিকিন্সামার দেশ স্থদীর্ঘকাল গ্রামের সঙ্গে সম্পর্ক ছিল । ওথাকের ক্রিকিন্সামার মিশ্র শিক্ষকলার মধ্যেও তার পরিচর পাওয়া যায় । ঘটেন্সার করে নিয়ে তার সঙ্গে বৌশ্বদর্শনের মূল আধার ক্রিকবাদকে যুক্ত করেন । এভারেই ক্রিক বিজ্ঞানবাদ অথবা পরিবর্তনশাল ভারবাদের উভ্তব হয় । আবার এই তত্ত্বকে উত্তরাধিকার স্তরে শংকর গৌড়পাদের কাছ থেকে প্রেছিলেন এবং একে তাস্বীকার করেছিলেন ।

বিজ্ঞানকে বেশ্বিরা কোনো ব্রশ্ব কিংবা ঈশ্বরের সঙ্গে মিলিয়ে দেবার বিরোধী। এরা একথাই বলেছেন যে, স্থাল জগং যে স্ক্রোতম তত্ব থেকে বিকলিত হয়েছে, তার মধ্যে বস্তুর ভূমিকা দেখা যায় না। এই বিজ্ঞান এক অকুল অধার সমাদের মতো, যা সতত চণ্ডল এবং পরিণামশীল। যেভাবে সমাদে আলোড়ন স্টি হয়ে তরঙ্গে র্পান্তরিত হতে থাকে, সেভাবেই বিজ্ঞানসমাদ থেকে জগতের স্টি হয়েছে। তাঁরা জগতের বিজ্ঞানের মধ্যে অধ্যাস (ভ্রম) কিংবা অধ্যারোধ (ভ্রমারোপ) স্বীকার করেন না, এক কথায় তাঁরা জগৎকে রিজ্ঞান যদি নির্বিকার না থাকে, তাহলে তা রশ্ব কিংবা আত্মা হতে পারবে না। বৌশ্বদের রশ্ব কিংবা আত্মার সঙ্গে কোনো দেনা পাওনা নেই কারণ তাঁরা নিরী-শ্বরবাদী এবং অনাজ্যাবাদী।

বৌশ্বদর্শন না ব্বে করপাত্রী মহারাজ আক্ষেপ করে বলছেন : 'বৌশ্বরা ক্ষণিক জ্ঞানকেই আত্মা বলৈ থাকে । . . . অন্ভাকতা যদি ক্ষণিক জ্ঞান হয়, তাহকে দ্মাতি কিভাবে সংগল হবে ? যদি কোনো স্থায়ী আত্মা থাকে, তবে জ্ঞাম থেকে সংক্ষার উৎপান হয়ে তা স্মাতিতে পরিবতিতি হতে পারে।'

বৌশরা আত্মার অভিতর ভারার করেন না, এ তথ্য আগেই দেওরা হরেছে।
ক্ষণিক বিজ্ঞানকৈ তারা অবণাই মানে। তাদের বন্ধবা যে অন্ভবিতা ক্ষণিক
নয় বরং কৃটক্ষ নিতা, অতএব তার ওপরে সংক্ষার কার্যকর হতে ারে না।
সংক্ষারের জন্য দ্বব পদার্থের প্রয়োজন। কৃটক্ষ নিতা তো নিলিপ্তি; বন্ধ কিংবা
আত্মাকে বৈদান্তিকেরাও নিলিপ্ত মনে করে। তাহলে তার মধ্যে সংক্রার কাত্যকে লাগতে পারে? তাহলে এ ধরনের আত্মানা হতে পারে মাতির সাধান,
না হতে পারে পূর্ব কর্মের সংক্রার।

বেশ্বিগণ জগতের মলে উপাদান তথকেই বিজ্ঞান নামে আখ্যায়িত করে।
সমস্ত জ্ঞান সমন্ত্রকে তারা বলে আলয় বিজ্ঞান, মধ্যেই যে বিজ্ঞান সমস্ত কিহুর
আলয়। বিজ্ঞানের তরক্ষ অথাৎ বিজ্ঞানের কামতে তারা বলে প্রযুক্তি বিজ্ঞান।
করপান্ত্রী মহারাজের যেহেতু যোগান্তার দুর্গন প্রাক্তরা সম্পর্কে সঠিক জ্ঞান নেই,
সে জনাই তিনি আলয় বিজ্ঞান ওয়া প্রযুক্তি বিজ্ঞানের মধ্যেকার পার্থ কারে
ব্রুতে পারেননি। তা সক্তেও তিনি সাক্ষেপ করে বলছেন: আলয় বিজ্ঞানও
ক্রণিক, অতথ্যব প্রযুক্তি বিজ্ঞানের মতো সেও বাসনাধিকরণ হতে পারে না।
কোনো নিতা কুটক স্বাধি কেন্দ্র অনুপত্তিতে দেশ কাল নিমিস্তাপেক্ষ বাসনাধীন
ক্রতি প্রতি সম্ধানাদি বাবহার সম্ভব না।

আনাবদ্যক শব্দের বাগাড়াবর করে সোজা কথাকে জটিল করে বলবার একটিই লাভিপ্রার তাঁর থাকতে পারে যে নিত্য আত্মাকে অস্থাকার করলে অন্ভবকার। এবং আরু করে করে বলবার মধ্যে কোনো মিল থাকরে না। এবং তার ফরে একজনের অন্ভব অনা আর একজন কিভাবে শ্রেরণ করতে পারে? আলম বিজ্ঞানকৈ এখানে অনাবদ্যকভাবে তেনে আনার কোনো প্রয়োজন নেই কারণ আলম বিজ্ঞান হলো বিজ্ঞান সমন্তি। প্রবৃত্তি বিজ্ঞান কুটস্থ নিতা না হওয়ার কারণে সংক্রারের বাহক হতে পারে। এ বিষয়ে চলচ্চিত্রক উনাহরণ হিলাবে নেওয়া যেতে পারে। বেশি বিজ্ঞানবাদও হেগেলের বিজ্ঞানবাদের মত্যো পা ওপরে মাথা নিচে শবিসিন করে আছে। মার্কাস তার তত্ত্বের সাহাযো হেগেল ক ওই অবস্থা থেকে মৃক্ত করেছেন, এবং বেশি বিজ্ঞানবাদও সেই নাডেই ম ও পেরছে। মার্কা তত্ত্ব বিজ্ঞান নম কন্ত্রাদ। আর তা থেকেই বিচ্চা র ওম মতো বিজ্ঞানের উৎপ্রতি হয়েছে আর প্রথিবীর সমন্ত কন্ত্রও উৎপ্রত্তি ওমান থেকেই।

#### क्र किमीस सर्वा

মার্ক সবাদের বিরোধিতা করাই করপারী মহারাজের গ্রন্থের উদ্দেশ্য। আর মুখ্য উদ্দেশ্য হচ্ছে ধনিক-বণিকদের শোষণের স্বার্থ কৈ সমর্থন করা, তাকে রক্ষা করা। মার্ক সীয় দর্শনকে খণ্ডন করে শ্রীমহারাজ মায়াবাদকে প্রতিণ্ঠিত করতে চান। তবে তারই কথার, 'মার্ক স প্রয়োগ এবং অভিজ্ঞতা-লখ্য জ্ঞানকেই বাস্তবিক জ্ঞান স্বীকার করেন।'

মার্ক'স কেন, ধর্ম'কাতি'ও এই তথ খীকার করে 'পরমার্থ' সত্-এর অর্থ'-ফিরার সমর্থ হওরার' কথা বলে ছিলেন।

আপন অস্ততা এবং কৃটিলতাকে সরল নিমের সাজিরে পেশ করে মহারাজ বলছেন: 'অনবন্ধিত তকেরি ভিজিতে যাশ্বিক সিন্ধান্তে উপনীত হবার চেণ্টা করা হয়।'

মার্ক স ওকের বারা সত্য ছাপনে বিশ্বাস করেন যা, বরং লক্ষ লক্ষ প্ররোগ এবং অভিনতার সম্প প্রামাণ্য বন্তুকেই সদ অর্থাৎ ব প্রবিক বলে মানেন। তকের প্রয়েজনীয়তা করপাত্রী মহারাজের প্রকৃত্ত পারে, কারণ তাঁর অভিপ্রার সদ্ এর ছাপনা নয়। তাঁর তক অনব্যক্তি কথনো এর পক্ষে আবার কথনো এর বিপক্ষে। তাছাড়া মারাবাদীরা কিলে তকের জন্য অনবন্ধিততাকে ছবিদার করে না। উদাহরণ হরপে: স্বৈরোধক তক অথবা প্রমাণাক্তর সংবাদী-তক অপ্রতিষ্ঠিত হয় না।

তকের অপ্রতিন্টার দেখিই এর আগেও মহারাজ বার করেক দিরেছেন কিন্তু তাঁর বন্ধবাের অপ্রতিন্টাতে তাঁর কোনো শংকা নেই। বখন তিনি সত্যকে খাতন করতে আবিতৃতি হয়েছেন, তখন কার্যসিন্ধির জন্য মিথাাকে আগ্রয় করতে তাঁর কোনো নিবা নেই। সেজন্য যখন আর কোনো উপার চলছে না, তখন মার্ক সন্বাদকে মিসিলিপ্ত করার চেণ্টায় তিনি বলছেন: 'মার্ক স্বাদের বিরুম্থে মত প্রকাশের জন্য রাণিয়াতে বৈজ্ঞানিকদের ফাসি পর্যস্ত দেওয়া হয়েছে।'

এরকম ফাঁসি দিয়ে শান্তির সন্ধান তো ইতিহাস খ্রে পাওয়া বাচ্ছে না।
তবে হাা, মান্ধের প্রাণ সন্পত্তি ব্যংস করে রাণ্টের ক্ষতি সাধন করে, তার
বির্পে বিদ্রোহ করার দায়ে অভিবৃত্তি অপরাধীদের কাউকে কাউকে এরকম সাজা
দেওয়া হয়েছে বটে, কিশ্চু, এরকম শান্তি সকল রাণ্টই দিয়ে থাকে। কিশ্চু এ বিষয়ে
যাতে ভুল করে বাড়াবাড়ি না হয় সেদিকে সেভিয়েত য়াণ্টের কর্ণধারগণ এখন
আরো সত্রক দৃষ্টি রাথছেন, এবং অতীতের কিছ্ ভুল প্রান্তিকে সাহসের সঙ্গে
ফাঁকার করে, তাকেও দ্রে করেছেন। যদি বৈজ্ঞানিকদেয় ওরকম শান্তি দেওয়া
হতো, তাহলে রাশিয়াতে বিজ্ঞানের এহেন প্রগতি সন্ভব হতো না, বা আজ
আমরা দেখতে পাছিছ। মহাশানের রাশিয়ার নির্নিক প্রত্তিনক —ক্রিমে উপগ্রহ

—এটা প্রমাণ করে দিয়েছে যে মহাকাশ বিজ্ঞানে তারাই স্বচেরে এগিয়ে, আমেরিকা এখনো তাদের থেকে করেক বছর পেছিরে রয়েছে। রাশিয়াতে বৈজ্ঞানিকদের যে সম্মান, তা প্থিবীর আর কোথাও নেই। বস্তৃত তাদের দেবতা জ্ঞান করা হয়! তাদের সমস্ত অপরাধ মার্জনা করার জন্য সরকার তৈরি থাকে। মহান্ বিজ্ঞানী পাভলভ লেনিন এবং কমিউনিজম সম্বশ্ধে অনেক ভালোমন্দ কথা বলেছেন। লেনিন পাভলভের কটুছিকে হেসে উড়িয়ে দিয়ে বলতেন: 'আমাদের তাঁর (পাভলভ) কাজের সঙ্গে সম্পর্ক, যে কাজ বিজ্ঞানকে আরো উন্নত করতে সক্ষম। তাঁর কথায় আমাদের অত মনোযোগ না দিলেও চলবে।'

মার্ক সবাদ কোনো কাষ্পনিক স্বর্গ স্থের লোভ দেখিরে জনতাকে কোনো **शांखित गांनकशीशांत रक्नांट ठात ना । जाता अहे भृष्यित एडे म्यर्ग तहना** করতে ইচ্ছকে। তারা একথাই বলে বে, তোমার সামনে বে প্রথিব। বর্তমান, ভাকেই স্বর্গে পরিণত করা সম্ভব। শোষক বণ্ডিক্র্যোণ্ঠী আর ভার সমর্থক করপান্ত্রীর দল প্রথিবীকে নরকে পরিগত করে রেন্স্ট্রেস্ট্রিস যদি পথের এই বাধা-ग्रिक्ट म्त कता यात्र जारत्न श्थिती थिट्र कि मातिमा रुपेट विलय रूप না। ভারতবর্ষ ১৯৪৭ সালে বিদেশী শ্রিক্সিথিকে মৃক্ত হয়েছে। চান ১৯৪৯ সালে বিদেশী শাসক এবং স্বদেশ কিশাধকদের হাত থেকে মৃত্তি পেয়েছে। ভারতে অল্লাভাব দিনের পর দিন্ত্রত চলেছে: মৃত্তিঃ প্রাক্তালে চানের খাদ্যা-বস্থা ভারতের থেকেও সঙ্গিন ক্রিকি চিরিংকাইশেকের শাসন ব্যবস্থা এক ডলার মলোর চালকে প'চিশ হাজ্মর ডলারে পে'ছে দিয়েছিল। অনাহারে মৃত্যু ছিল স্বাভাবিক ব্যাপার। সমশু জনতার মধ্যে চাহি রাহি রব উঠেছিল। স্থলে জনতা কুওমিনতাংদের পরিবতে কমিউনিন্টদের সমর্থন করতে আরুভ করল। ক্ষমিউনিস্টরা ক্ষমতার আসার তিন বছরের মধোই চিনের অমাভাব দরে হয়েছে। তারপর তো তারা লক্ষ লক্ষ টন খাদাসম্ভার অনা দেশকে দিরেছে, স্থার মধ্যে ভারতও একটি। আমাদের এখানে পঞ্চরামিকী যোজনা শব্দ গতিতে এগোছে। লগ্ন কৈত সংপদের অধে'ক চলে যাছে পর্বজিপতি, ঠিকাদার, আর আমলাতশেরর ম নাঞ্চা আর ঘ্য হিসেবে। কোটি কোটি হাত, আর মপ্তিক, ধরিতীগভে সন্তিত তপরিমের ধনরাশি অব্যবস্তুত থেকে বাচ্ছে। প্রিত্তাদী আর সামস্তত্যন্তিক অবশেষ সমগু জায়গাতেই প্রতিবন্ধকতা স্ট্রণ্ট করছে। এই সমস্ত প্রতিবশ্বকতা থেকে মুক্ত থাকার ফলেই চান এড দুতে প্রগতির পথে অগ্রসুর হচ্ছে তা এক কথার অবিশ্বাসা। ভাষরা এখনো উড়োজাহাজ, আর মোটা গাড়ীর কলকজা বিদেশ থেকে এনে জোড়াজাড়ির কাজ করছি, সেখানে চীন জেট বিমানের ইঞ্জিন নিমাণেও সক্ষম।

আরো দশ বহর কাইক, ততদিনে চান প্রবাতর সেই ধাপে পেটছে যাবে,

দুনিয়ার পাঠক এক হও! ~ www.amarboi.com ~

বেখানে এখন রাশিরা রয়েছে। চীনে বেকারী, অনাহারে মৃত্যু আর দারিদ্রোর উক্তেদ হলে মৃত্যু লরে।

করপারী মহারাজের যদি বহুজনের হিতের প্রতি বিশ্বমার দারবখতা থাকত, তাহলে তিনি ভার এই অবি.বচনাপ্রসতে গ্রন্থ, যা মিশ্বনীর পটেনিমার তা লেখবার জন্য এত শ্রম বার করছেন না।



মহাপশ্ভিত রাহ্বল সাংকৃত্যারন (১৮৯৩-১৯৬৩) প্রকৃত অথে ই জ্ঞানতাপস।
অথ্য সাধারণ পশ্ভিতদের মতো রাজনাতি বিষয়ে তিনি ছ ৎমার্গা পিছলেন
না। জানচ্চা ও ব্যকসভার আশ্বোলন
—দুই-ই তার কাছে এক 'জীবন্যান্তা'র
অন্তর্গত।

পঞ্চাশের দশকে একটি রাজনীতিক দল হিন্দ ভারত গড়ার প্রতিশ্র কিয়ের নিবার্তনে নেমেছিল। তার নার ক্রামরাজ্য পরিষদ। সব আসনেই তাঁকের জামানত জন্দ হয়েছিল। তখন ক্রিমরাজ্যপদ্বীরা আমাদের সংবিধ্যুক্ত সেক্যুলার চরিত্রকে সরাসরি অস্থাকির করেছিলেন।

রুমর জি পরিষদের তাত্তিক নেতা
পণ্ডি করপারী শাস্তব্যন উন্ধার করে
রান্ধণ-শ্রেণ্ঠী আধিপত্যের প্রাচনি
ভারতকে ফিরিয়ে আনতে চেয়েছিলেন
—চেয়েছিলেন ফিরে আন্তক দাস-য্গ।
কি বিষব্যক্ষের ব.জ বপন করা হচ্ছে
ভারতের মাটিতে —অনেকেই তার
তাৎপর্য বোঝেননি। উপলন্ধি করেছিলেন রাহ্লেজী। করপারীর ভূয়ো
পাণ্ডিতার ম্থোশ খ্লে দিয়ে তথনই
তিনি লিথেছিলেন 'রামরাজ্য ও
মার্ক'সবাদ'।

১৯৫৮ সালে লেখা 'রামরাজা ও মার্ক'সবাদ' আজও সমান প্রাসহিক। শাস্ত্রকে তার বিকৃতি থেকে বাঁচিয়ে রাহালজী রামরাজাবাদীদের সমালোচনা করেছেন মার্ক'সবাদা দ্বিতকোণ থেকে।

'চিরায়ত প্রকাশন' স্বংপ ক্ষমতা

দুনিয়ার পীস্টিক একি ইন্ত। শূড়িক পিউক বিনার দিত।.com ^ জীর চিন্তাধারা প্রচারে সংকল্পবন্ধ।